

# سرال كي بنياري طلاحا عبداله عب

# بشرتم لقرم للآيجني للآهيتم

## هو فن مترجم

التکفیر ' کیا گیا ہے۔ قبو اعد التکفیر اپنم بنیادی اصطلاحات کا انتخاب شخ عبد المعم کی کتاب قسو اعسد التکفیر ' کیا گیا ہے۔ قبو اعد التکفیر اپنم موضوع پر نہایت مدل اور مفصل کتاب ہے۔ پوری کتاب کا ترجمہ جہال ضروری ہے وہاں وقت طلب اور محنت کا بھی متقاضی ہے۔ امید ہے کہ چند ماہ میں کتاب کا ترجمہ کمل ہوجائے گا۔ کتاب کے ترجمہ اور اشاعت سے پہلے دین اسلام کی موضوع سے متعلقہ شرعی اصطلاحات کا قاری کے علم میں آجانا' آئندہ کتاب کے سیجھنے میں نہایت معاون ثابت ہوگا' دوسری طرف دین کی بیاصطلاحات اپنے طور پر بھی نہایت اہم ہیں' اِن پر ایک مستقل کتا بچہ مرتب ہوجانا بذات خودا یک مفید کام ہے۔ ان اصطلاحات کے جاننے کے بعد آپ دین اسلام کو بہتر طور پر سمجھ سکیں گے اور اپنے آپ کوایک واضح منہان ' منج اہل سنت والجماعت پر کھڑ ایا ئیں بعد آپ دین اسلام کو بہتر طور پر سمجھ سکیں گے اور اپنے آپ کوایک واضح منہان ' منج اہل سنت والجماعت پر کھڑ ایا ئیں طاکفہ منصورہ کی نشانی ہے ہے کہ ما انسا علیہ و اصحابی جس طریقہ پر میں اور میرے ساتھی ہیں . یہی فلاح پانے والا طاکفہ منصورہ کی نشانی ہے ہے کہ ما انسا علیہ و اصحابی جس طریقہ پر میں اور میرے ساتھی ہیں . یہی فلاح پانے والا گوہ ہنے والے ہوں ہے۔

دعاء ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں اِفراط وتفریط سے محفوظ رکھتے ہوئے اُس راستے پر چلنے کی تو فیق بخشے جو اللہ، رسول اللہ علیٰ اوران کے ساتھیوں کا راستہ تھا۔ اِلْنَّالِمَیْنَ اِس بات میں شکنہیں کہ عام لوگ دُنیاوی یاد بی معاطع میں یا تو غلومیں مبتلا ہوکرافراط کا شکار ہوتے ہیں یا چرعدل کا پیانہ چھوڑ کرتفر بط کا شکار ہوتے ہیں اور اہل حق جو اِن دو انتہاؤں کے درمیان وسط اور عدل وانصاف اور کرتے ہیں، اُن کی تعداد بہت کم ہے یانہ ہونے کے برابر ہے' اگر چدا یک ایسا گروہ جو عدل و انصاف اور تعصب سے ہٹ کرصراطِ متنقیم پر چلنے والا ہے ہمیشہ ہی اِس اُمت میں رہتا ہے' اور تاقیامت رہے گا، کیکن اُن کی تعداد بہت کم ہے۔

مسلم اُمہ جس طرح بہت سے مسائل میں گھری ہوئی ہائس میں سے ایک مسئلہ دوسر بے لوگوں کی تنفیر کرنے کا ہے، اور پھرائس کے نتیجے میں اُن کی جان و مال اور عزت ِفْس کی بے حرمتی کرنا ، اِس طرح کہ نہ تن و انصاف کے نقاضے پورے ہوتے ہیں اور نہ اہل سنت والجماعت کے اصول وضوا ابط کی پوری پابندی ہو پاتی ہے۔ اصول وضوا ابط کی پوری پابندی نہ کرنے کی وجہ سے ایسے افراد کا طرزِ عمل اسلام کے ابتدائی دور میں رونما ہونے والے پہلے فرقے خوارج کے طرزِ عمل کی طرح ہوتا ہے۔خوارج کہیرہ گناہ کے مرتکب کی تکفیر کرتے تھے اور پھرائن کے خلاف برسر پیکار ہوجاتے تھے، اور عقیدہ ولاء (اللہ کے لئے محبت) اور براء (اللہ کے لئے وُشمنی) کو بنیا دبنا کر کبیرہ گناہ کے مرتکب سے نفر سے اور بغض رکھنا عین عبادت سجھتے تھے، حالا نکہ اُس وقت صحابہ کرام وَقَ اَسْتِهَ اور اُن کے کثیر تعداد میں متبعین کا سے عقیدہ نہیں تھا، جواصلی اہل سُنت والجماعت تھے۔ اِس فرقے خوارج کے متعلق رسول اللہ طبیعی آخر مایا تھا، اُس فرقے کی بہچان یہ ہوگی کہ وہ اہل اسلام کے خلاف تو تلوارا اُٹھاتے ہوں گھر بت پرستوں سے کوئی تعرض نہیں کرتے ہوں گے کہ بہوں سے کوئی تعرض نہیں کرتے ہوں گے کہ بھر دوں گا جیسے قوم عاد کانا م وفتان مٹ گیا تھا۔ (صحیح بعنو می میں یگر وہ بیدا ہوا تو میں اُنہیں اُسی طرح نیست و نابود کر دوں گا جیسے قوم عاد کانا م وفتان مٹ گیا تھا۔ (صحیح بعنوری)

صحابی رسول عبداللہ بن عمر ٹٹاٹیئۂ فرماتے ہیں کہ بیفرقہ قرآن مجید کی وہ آیات جو کفار سے متعلق نازل ہوئی تھیں اُنہیں مسلمانوں کے اُویرمنطبق کرتا تھا۔ (صحیح ببخاری )

ایک طرف تو ہمارے زمانے میں خوارج کی طرح کا ایک طبقہ پایاجا تا ہے کہ جومسلمانوں کی تکفیر میں افراط کا شکار ہے 'و ہے' تو دوسری طرف ابتدائی دور کے ایک دوسرے فرقے''جھمیہ''اور''موجئہ'' کی طرح کا ایک بڑا طبقہ ایسا ہے کہ وہ کسی قتم کے عمل یا عقیدے کے حامل شخص کی تکفیر کرنے کا قائل ہی نہیں ہے ، وہ اپنے طرزِعمل سے اِس غلط عقیدے کو ثابت کرتے ہیں کہ کلمہ گوشخص کسی صورت میں کا فرنہیں ہوسکتا۔

سویہ دوسرا گروہ تفریط اور تساہل کا شکار ہوکر عدل وانصاف کوچھوڑ بیٹھتا ہے، وہ محض اسلامی ناموں سے مشابہت کی بناپر، جو دراصل ثقافتی اور معاشرتی نام ہوتے ہیں، اُنہیں مسلمان سجھتے اور مسلمانوں والے احکام لا گوکرتے ہیں، خواہ وہ کیمونسٹ ہویا سیکولرازم کا نظریہ رکھتا ہو، بھلے اسلام اور مسلمانوں کا مذاق ہی اُڑا تا ہو، ایک مرتبہ شناختی کارڈ میں اپنا مذہب اسلام کھوانے کے بعد اللہ اور اُس کے رسول کے باغیوں کا حامی بن کربھی کوئی اُسے دائر و اسلام سے خارج کرنے کی جہارت نہیں کرسکتا۔ •

جھ میہ اور مو جۂ کا طرزِ عمل رکھنے والا یہ گروہ قرآن مجید کی وہ آیات جومون یا گناہ گارمونین کے متعلق نازل ہوئی تھیں' اُن کا انطباق ایسے لوگوں پر کرتے ہیں جو کفر والحاد کی وجہ سے کا فرہو کر دائر و اسلام سے نکل چکے ہوتے ہیں ۔ یہ گروہ ہرقتم کے اعمال اور الحاد کی نظریات رکھنے والوں کے لئے قرآن مجید سے ایسے احکام نکال لانے کی خدمت کرتا ہے جس سے وہ بدستور مسلمان رہتے ہیں اور اُمت کے اندر خرابی بسیار کا باعث بنتے ہیں، یہاں تک کہ طاغوت کے بنائے ہوئے دستور کے مطابق فیصلے کرنے والے کے لئے کہتے ہیں کہ یہ نفر دون کفر ہے' یعنی محض کبیرہ گناہ! اسی طرح نماز کے بالکامہ تارک کے لئے بھی ڈھونڈ ڈھونڈ کر گنجائش بیدا کرتے ہیں اور اس طرح نماز جسے اسی طرح نماز کے بالکامہ تارک کے لئے بھی ڈھونڈ ڈھونڈ کر گنجائش بیدا کرتے ہیں اور اس طرح نماز جسے

اسی طرح نماز کے بالکایہ تارک کے لئے بھی ڈھونڈ ڈھونڈ کر گنجائش پیدا کرتے ہیں اور اس طرح نماز جیسے لازی فریضے کے ترک کرنے کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں اور ہمارے معاشرے میں اِس وجہ سے نماز پنج گانہ سے غفلت کرنے والے بڑھتے چلے جارہے ہیں، حالا نکہ نبی عَلِیْہُ ﷺ نے فرمایا، دین اسلام کا آخری فعل جسے چھوڑ اجائے گاوہ نماز ہوگی۔

جدید دور کے مسر جسٹیہ کہتے ہیں،نمازا یک عمل ہے،عقیدہ نہیں،اور کسی عمل سےانسان کافرنہیں ہوتا جب تک کہ دِل سےاُس کا قائل نہیں ہوجا تا،خوا عمل کسی بھی نوعیت کا ہو۔

اِس گروہ کی ننگ نظری میں جے یہ وسعت ِنظری کہتے ہیں ،کسی عمل سے کفر ثابت نہیں ہوتا ، جہاں تک عقید ہے اور نظریات کا تعلق ہے تو اِس کا دائر ہ بھی ننگ ہوکر حلال و حرام اور دِل میں صاف انکار میں سمٹ کررہ گیا ہے، اِس مختصر دائر ہے میں بھی وہ شدیدا حتیاط برتنے کے قائل ہیں ،کہ حرام کوحلال کرنے والے کی بیشروط ہیں کہ جسے حلال کیا جارہا ہے وہ اِس نوعیت کی چیز ہو کہ جس سے کفرلازمی ہوتا ہو' مزید برآں ، دِل میں بھی وہ واضح طور پراُس

چیز کے حلال ہونے کا قائل ہونیز متعلقہ شخص کو کھول کرا پنا یہ نظر بیسنوا بھی چکا ہو، اگر بیشر وط پوری نہیں ہو پاتی ہیں تو اُن کے نز دیک کفر ثابت نہیں ہوگا، کفریدا عمال اوراُن پرصا حب عمل کے راضی ہونے کے قرائن اُس گروہ کے لئے نا کافی دلائل ہیں۔

محترم قارئین! بیدونوں گروہ یعنی خوارج فیی ذماننا اور موجئة العصو مل کردین کے تصور کوبگاڑ رہے ہیں کیونکہ بیا نتہائی نازک مسلہ ہے، اگر بلا علم وہر ہان کسی شخص کی تکفیر کی جائے تو بیا کیٹ خطرنا ک بات ہے، اور اگر تساہل اور کم علمی کی وجہ سے کسی کا فرکو کا فرنہ کہا جائے تو بہ بھی اوّل الذکر سے کم خطرنا ک نہیں ہے، کہ اصول اہل سنت والجماعت میں سے بہ بھی ایک قاعدہ ہے کہ کا فرکو کا فرنہ کہنا یا اُس کے کفر میں شک کرنا بذات خودا کی کفر ہے۔ افراط و تفریط سے نکلنے کی صورت علم کا حصول ہے، اور علم میں سب سے اہم تو حید باری تعالیٰ کی معرفت ہے، اُس کے اسائے وصفات اور اللہ کے حقوق کا ادراک کرنا اور شرک اور الحاد سے بچنا شامل ہے۔ ایسا شخص جوشرک کی پہچان سے کورا ہے بعید نہیں کہ شرک میں مبتلا ہو جائے، اور غیر اُللہ میں خدائی صفات کوٹو لتا ہوا در بدر شوکریں کھا تا کی پہچان سے کورا ہے بعید نہیں کہ شرک میں مبتلا ہو جائے، اور غیر اُللہ میں خدائی صفات کوٹو لتا ہوا در بدر شوکریں کھا تا

یہ بات نہایت اہم ہے کہ تو حید کاعلم ہر مسلمان پر فرض عین ہے، اِس کاعلم کتاب وسنت سے، نہم سلف کے مطابق حاصل کیا جائے گا نہ کے علم کلام اور فلا سفہ کے فہم کے مطابق۔

یہ کتاب لکھنے کی غرض وغایت مولف کے نز دیک ہیہ ہے کہ اِس اہم اور نازک ترین مسئلے کو اُمت کے عوام وخواص پرروشن دلیلیوں سے سلف صالحین کے نہم کے مطابق واضح کیا جائے تا کہ ایک مسلمان غلواورا فراط میں پڑکرکسی ایسے شخص یا گروہ کی تکفیر نہ کرے، جس کا اسلام پر ہونا از روئے علم باقی ہے اور اِسی طرح ایسے شخص یا گروہ کو مسلمان سمجھنا جواز روئے علم کافر ہوکردائر واسلام سے خارج ہوجا تا ہے۔

اگرچہ موضوع انتہائی نازک اور کثیر علم کا متقاضی ہے اور ہم نے اِس کے لئے حتی المقدور کا م بھی کیا ہے لیکن سب توفیق اور سداد اللہ تبارک وتعالی کے ہاتھ میں ہے، وھو حسبی و نعم الو کیل

عبدالمنعم مصطفئ حليمة حفظ (الأمانعالي ا

ابو بصیر الطرطوسی ۳ صفر ۵ ۱ ۲ ۱

### اهم شرعى اصطلاحات

الکفو: لغت کی روسے کفر سے مراد ہے کسی چیز کو چھپانایا ڈھانکنا، کاشت کارکو بھی کا فراس لئے کہاجاتا ہے کہ وہ نیج کومٹی میں (اُ گئے کے لئے) بوکر چھیادیتا ہے۔

شرعیت نے بیلفظ اِس لئے استعال کیا ہے کہ کا فراللہ کی تعتوں کو چھپا تا ہے اور اُن کا انکار کرتا ہے، عسلامسہ الاز هسری مُرطنت بیل ،اللہ کی تعتوں میں بیواضح ترین دلالت ہے کہ اُن کا خالق ایک ہی رب العالمین ہے اور کا فراسی نعمت کا انکار کرتا ہے۔ اِسی طرح اللہ تعالیٰ کا انبیاء کو کتاب، مجزات اور دلائل سے مبعوث کرنا بھی ایک نعمت ہے، اور کا فرانبیاء پر عدم ایمان کی وجہ سے اُس نعمت کو اپنے رویے سے چھپا تا ہے اور اُس کا انکار کرتا

0-4

اصطلاح میں ایمان کے متضاد چیز کو کفر کہتے ہیں اوروہ پیہے کہ اللہ اوراُس کی نعمتوں کا انکار کرنا۔

شریعت میں کفر کی دواقسام ہیں، کفرا کبراور کفراصغر۔

کفی اکبو: کفراکبرکا مرتکب شخص اسلام کی صفت اوراً سے نام (مسلم) سے متصف نہیں رہتا یا دوسر کے نظوں میں وہ دائر واسلام سے خارج قرار پاتا ہے، دائر واسلام میں نہ ہونے کی وجہ سے اُسے اسلام کا تحفظ اور احترام بھی حاصل نہیں رہتا، اس طرح اگر وہ ابتداء سے ہی کا فرتھا، تو دُنیا میں اُس پر کفر کے احکام لا گوہوں گے اور اگر اسلام لانے کے بعد کفر کیا تو ارتداد کے احکام لا گوہوں گے، آخرت میں اُس کا انجام ہمیشہ کے لئے دوزخ میں جلنا اور ہرقتم کی شفاعت سے محروم ہونا ہے۔

کفریہ نظریے اوراع تقاد کے بھی وہی احکام ہیں جو اُو پر بیان ہوئے ہیں ، اِسی طرح کفر بواح کے بھی وہی احکام ہیں جو ہم بیان کر چکے ہیں۔

صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں رسول الله طفاع آیا سے عبادہ بن صامت ڈاٹٹؤ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ طفاع آیا نے ہمیں جس چیز کی دعوت دی تھی وہ یکھی کہ ہم اُن کی اِس بات پر بیعت کریں کہ ہم سنیں گے اور (بلا چوں چرا) اطاعت کریں گے ،خواہ اِس میں آ سانی ہویا آخری درجے کی تختی ، تو نگری ہویا ناداری و مفلسی ،خواہ بہاراحق ہی کیوں نہ مارا جائے ، ہم خلافت میں اُس کے اہل لوگوں سے خلافت چھیننے کی کوشش نہیں کریں گے، اِلا بیہ کہ وہ کفر بواح کے مرتکب ہوں اور ہمارے پاس اللہ کی طرف سے اِس مسئلے میں واضح ترین دلیل موجود ہو۔

اِس حدیث میں {اِلاان تسووا کے فواً بواحاً} میں کفر بواح سے مُر اد کفرا کبر ہے جس کے اِر تکاب سے و تُحض دائر ہ اسلام سے خارج ہوجا تا ہے۔

کفر بواح کے تحت کفر کی گئی اقسام آتی ہیں جیسے گفر عناد، کفرا نکار بنخوت اور تکبر کی وجہ سے کفر، کفر جسو د (بر ہان اور دلیل کے قلب واذہان میں واضح ہونے کے باوجود کھلے لفظوں میں انکار کرنا) کفر نفاق ، جھٹلانے اور حرام کوحلال کرنے کی بنا پر کفر کرنا ، اسلام سے نفرت اور حقارت کی وجہ سے کفر کرنا ، اسلام پر طعن وشتنیج اور تمسخواً اڑا نے سے کفر کا مرتکب ہونا اور لا پرواہی اور حددر ہے کی غیر سنجیدگی کی وجہ سے کفر کا مرتکب ہونا جسے کفر اعراض بھی کہتے

ندکورہ بالاتمام اقسام کفر بواح یا کفر اکبر کے تحت آتی ہیں، اِن میں سے کسی ایک کا مرتکب کافر ہوکر دائر و اسلام سے خارج ہوجائے گا، اور جیسے جیسے اس کی کفریدا قسام ہو بھتی جائیں گی ویسے ہی اُس کا کفر شدید سے شدید تر ہوتا جائے گا کفو اصغو: اِس کا مرتکب دائر و اسلام سے خارج نہیں ہوتا اور اسلام کی صفت سے متصف بھی رہتا ہے اور اسلام کا تحفظ بھی اُسے حاصل رہتا ہے، آخرت میں اُس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے، چاہتو اُسے سزاد سے اور چاہے تو درگز رفر مائے، اگر اُسے عذا ب دینا قرار پایا تو یہ بھگی کا عذا ب نہ ہوگا، ایسے خص کو اللہ کی اجازت سے شفاعت بھی نصیب ہوسکتی ہے۔

کفراصغرکے دیگرمترا دفات پہیا،چھوٹاعملی کفر، کفرنعت اور کفر دون کفر۔

### كفر نعمت كي مثال:

قَالَ ٱلَّذِي عِندَهُ، عِلْمٌ مِنَ ٱلْكِتَنبِ أَنَا ءَائِيكَ بِهِ، قَبْلَ أَن يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ۚ فَلَمَّا رِءاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ، قَالَ هَنذَا مِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي ءَأَشَّكُو أَمْ أَكْفُرُ

''ایک خص جس کے پاس کتاب الہی کاعلم تھا کہنے لگا کہ میں آپ کے پاس بلک جھیکنے سے پہلے اس کو پیش کرسکتا

ہوں، سو جب اس (سیلمان) نے اسے اپنے پاس رکھا دیکھا تو کہا کہ بیمیرے رب کے فضل کا نتیجہ ہے تا کہ وہ مجھے آ زمائے کہ میں شکر کرتا ہوں یا کفر کرتا ہوں۔ (النمل: 40)

اِسى طرح رسول الله عظيمة كلي فرماناكه سبباب المسلم فسوق وقتاله كفو مسلمان كوگالى دينافش ہاور أس سے برسر پيكار موناكفر ہے۔(مسلم)

### دوسری اهم اصطلاح: شرک

شروک: شرک بیہ ہے کہ اللہ کی الوہیت یار بوہیت میں اس کا ہم سر، شریک تصور کیا جائے اِس کے علاوہ اللہ کے اساء وصفات اور ایسے اوصاف جو صرف اللہ کے لیے خاص ہیں ان صفات سے کسی دوسر کے ومتصف سمجھنا۔ شرک کی بھی دواقسام ہیں، شرک اکبراور شرک اصغر۔

شوک اکبو: شرک اکبو: شرک کری طرح ہاور اِس کے احکام بھی کفرا کبری طرح میں جیسے نیکیوں کا برباد ہونا، دائرہ اِسلام سے خارج ہونا، جہنم میں بیشگی کا عذاب اور شفاعت سے محروم رہنا، اِس کی دلیل کتاب اُللہ کی یہ آیات ہیں۔

﴿ان الله لا يغفران يشرك به ويغفر مادون ذلك لمن يشاء ﴿(النساء :48)

''اللّٰہ بس شرک ہی کومعاف نہیں کرتا ، اِس کے ماسواد وسر ہے جس قدر گناہ ہیں وہ جس کے لئے چا ہتا ہے معاف کر دیتا ہے۔''

اسى طرح سوره مائده ميں فرمايا:

﴿ أَنَّهُ مَنُ يُشُرِكُ بِاللَّهِ فَقَدُحَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ﴾ (المائده:72)

"جس نے اللہ کے ساتھ کسی کوشر یک ٹھیرایا اُس پراللہ نے جنت حرام کر دی۔"

ایک اور مقام پرفر مایا۔

﴿لئن اشركت ليحبطنّ عملك ولتكوننّ من الخسرين﴾ (الزمر: 65)

"اگرتم نے شرک کیا تو تمہاراممل ضائع ہوجائے گااورتم خسارے میں رہوگے۔"

نہ کورہ بالا آیات میں شرک کی دلالت اور کفرا کبر کی دلالت ایک ہی ہے یا دوسر لے فقطوں میں یوں کہہ سکتے ہیں کہ ہر کفر

شرک ہوتا ہےاوراسی طرح ہرشرک کفر ہوتا ہے , بناء ہریں ہر کا فرمشرک بھی ہوتا ہےاور ہرمشرک کا فربھی ہوتا ہے ، جیسے سورة آلِعمران میں اللہ تبارک و تعالیٰ فرما تا ہے۔

﴿سنلقى في قلوب الذين كفروا الرعب بما اشركوابالله ﴾ (آل عمران :151)

''عن قریب وہ وقت آنے والا ہے جب ہم منکرین حق کے دِلوں میں رعب بٹھا دیں گے،اس لیے کہ انہوں نے اللہ کے ساتھ ان کوخدائی میں شریک ٹھرایا ہے۔

اِس آیت میں کہا گیا ہے کہ جن لوگوں نے کفر کیا ہم اُن کے شرک کی وجہ سے اُن کے دِلوں میں ہیبت بٹھادیں گے، اِس آیت میں کفراور شرک کا وصف بیک وقت اُن پرمنطبق کیا گیا ہے۔ اِسی طرح سورۃ توبہ میں فر مایا۔

ماكان للمشركين عن يعمّروا مساجد الله شٰهدين على انفسهم بالكفر (التوبه:17)

''مشرکین کا بیکا منہیں ہے کہ وہ اللہ کی مسجدوں کے مجاور وخادم بنیں ، درآ نحالیکہ اپنے اُو پرخود کفر کی شہادت دے رہے ہیں''۔

اِس آیت میں بھی جن لوگوں کے لئے کفر کا وصف استعمال ہوا ہے، اُنہیں شرک سے بھی متصف کیا گیا ہے۔

سورۃ کہف میں ایک شخص کا قصہ بیان ہوا ہے ، جس کے دو ہرے بھرے باغ تھے لیکن وہ کفران نعمت کا شکار ہو کر آخرت اور دوبارہ جی اُٹھنے کا افکار کرتا تھا،قر آن میں اِس شخص کو بھی کا فرکہا گیا ہے اور بھی مشرک۔

الله تعالیٰ اُس کے متعلق فرما تاہے:

﴿ قال له صاحبه وهو يحاوره اكفرت بالذي خلقك من تراب ثم من نطفة ثم سوّاك رجلا ﴾ (الكهف: 37)

''اُس کے ہمسائے نے گفتگو کرتے ہوئے اُس سے کہا کیا تو کفر کرتا ہے، اُس ذات سے جس نے مختجے مٹی سے، اور پھر نطفے سے پیدا کیا، اور مختجے ایک پورا آ دمی بنا کھڑا کیا''

یہاں باغ کے مالک کوکا فرکہا گیا ہے اور آیت ۲۲ میں اُس کے لئے شرک کا وصف بیان کیا گیا ہے:۔

واحيط بشمره فاصبح يقلّب كفّيه على ما انفق فيها و هي خاوية على عروشيها ويقول يلتني لم اشرك بربه احداً ا(الكهف:42)

'' آخر کار ہوا یہ کہ اُس کا سارا تمر مارا گیا اور وہ اپنے انگوروں کے باغ کوٹٹیوں پر اُلٹا پڑا دکیے کراپنی لگائی ہوئی لاگت پر

ہاتھ ملتارہ گیااور کہنے لگا کہ کاش! میں نے اپنے رب کے ساتھ کسی کوشریک نہ گھرایا ہوتا۔''

حدیث رسول میں بھی نماز کے تارک کے لئے ایک جگہ کفر اور دوسری جگہ مشرک کے الفاظ آئے ہیں:۔

عن بريدة رُأْتُنُّ قال سمعت رسول الله عِنْ الله عِنْ إلى العهد الذي بيننا وبينهم الصلاة, فمن تركها فقد كفر }

'' حضرت بریدة نُطْنَئُ سے راویت ہے کہ میں نے رسول الله طبیعین سے سنا ہے فرماتے تھے ہمارے اور ان کے درمیان جوعہد ہے وہ نماز ہے جس نے اس کوترک کیا وہ کا فر ہوا۔اس کواحمد،ابوداؤد،نسائی اورتر مذی نے روایت کیا اور کہا ہہ حدیث حسن میچے ہے۔ •

دوسری جگہ صحابی رسول تو بان ڈٹاٹنے فرماتے ہیں:

قال سمعت رسول الله { يقول بين العبد وبين الكفر والايمان الصلاة فاذا تركها فقد اشرك}

''صحابی رسول ثوبان رہائی سے روایت ہے انہوں نے کہا کہ میں نے رسول اللہ میں ہے سنا فرماتے تھے بندے اور کفر اور ایمان کے درمیان نماز ہے جب اسے ترک کیا تو بے شک اس نے شرک کیا (اس روایت کو ہبة اللہ طبری میں اسلامی کے ساتھ روایت کیا ہے )

مشرک ِ اصغو: یہ کفرِ اصغری طرح ہے، اِسے شرکِ خفی بھی کہتے ہیں، اِس کا مرتکب دائر واسلام سے خارج نہیں ہوتا، اور نہ ہی اُس سے ایمان بالکلیہ خارج ہوتا ہے، آخرت میں اِس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کی منشا پر ہے خواہ عذا ب دے یا درگز رفر مائے، اگر عذا ب بھی دے تب بھی شفاعت نصیب ہونے کا امکان ہے اور بیعذاب دائمی بھی نہیں ہوگا۔ حصر محمد میں اسے اللہ کا فقال آتا ہوں میں اسالہ میں نام فقال محمد تحمد میں میں ان خوارث کی میں میں میں میں میں

حضرت محمود بن لبید ڈٹاٹیڈ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ نے فرمایا، مجھےتم سے سب سے زیادہ خطرہ شرک ِ اصغر میں پڑنے کا ہے، لوگوں نے یو چھاشرک ِ اصغر کیا ہے، تو آپ نے فرمایا،'' دکھاوا''

### تيسرى اهم اصطلاح: فسق

فسسق: جب اناج کادانہ چلکے سے باہر نکل آئے تو کہتے ہیں کہ فَسَسق َ چوہیا اپنے بل سے باہر نکلے تو کہتے ہیں، والمفارة عن جحرها،انسان کافسق بیہ ہے کہ وہ سرکشی کرتے ہوئے اپنی حدود وقیود سے باہر نکل آئے، کہتے ہیں کہ فَسَقَ عن امو ربه وہ اینے رب کی اطاعت سے نکل گیا۔

پہلی دواصطلاحوں کی طرح فسق کی بھی دوا قسام فسق اکبرجس کا مرتکب دائر واسلام سے خارج ہوجا تا ہے اور فسق اصغر' پیدوسرافسق گناہ ہوتا ہے اور اِس کا مرتکب بدستوراسلام پر ہی شمجھا جا تا ہے۔

فستى اكبس : سابقة اصطلاحول كى طرح كفرا كبريا شرك اكبركمترادف ہے جيسا كه سورةِ بقره ميں الله تعالى فرماتا ہے: -

﴿ولقد انزلنا اليك آيات بيّنات وما يكفر بها آلا الفاسقون ﴿(البقرة:99)

"ہم نے تمہاری طرف ایسی آیات نازل کی ہیں جوصاف صاف حق کا اظہار کرنے والی ہیں،اور اِن کی پیروی سے صرف وہی لوگ اٹکار کرتے ہیں جوفاسق ہیں۔"

فستقِ اصغر: فتق اصغرے انسان کا فرنہیں ہوتا، گناہ کرنے والے کے لئے بیا صطلاح استعال ہوتی ہے،اور اِس کے مخاطبین اہل ایمان ہوتے ہیں، جیسے سور قو حجرات میں اللہ تعالیٰ فرما تاہے:۔

يايها الذين آمنوا ان جآكم فاسق بنباٍ فتبينوا (الحجرات: 6)

"ا ب لوگو! جوابیان لائے ہو، اگرکوئی فاس تہہارے پاس کوئی خبر لے کرآئے تو تحقیق کرلیا کرؤ"

مج کے احکام بتلاتے ہوئے فرمایا:

﴿فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج﴾ (البقره: 197)

'' حج کے دوران میں اُس سے کوئی شہوانی فعل، کوئی بڑملی، کوئی لڑائی جھکڑے کی بات سرز د نہ ہو۔''

ظاہر ہے جج مسلمانوں پرفرض ہے، کافروں پڑئییں اس لئے اس آیت میں فسقِ اصغرمراد ہے کیونکہ جج میں سرز دہونے والی ان فروگز اشتوں سے حاجی کافرنہیں ہوجا تا۔ فسق اصغر کے معنی میں رسول اللہ مطنی آئے آئے انے فر مایا، سباب المسلم فسوق مسلمان کوگالی دینافسق ہے۔ (مسلم)

گویا شرعی استعال میں فسق بھی کفر اکبر کے معنی میں استعال ہوتا ہے اور بھی گناہ کے لئے استعال ہوتا ہے
، جملہ اور اُس کے سیاق وسباق سے دو میں سے کوئی ایک معنی حتی طور پر متعین ہوجا تا ہے ، بھی سیاق وسباق کے ذریعے
اور بھی دوسری قرآنی یاغیر قرآنی نصوص کے ذریعے سے علما فیسق اکبریافسق اصغر میں سے جو بھی مراد ہوتی ہے اسے بہ
آسانی سمجھ لیتے ہیں اور کسی ابہام کا شکار نہیں ہوتے کیونکہ فسق اکبراور فسق اصغر میں بہت بڑا فرق ہے اس لئے شریعت میں ان اصطلاحوں کے استعال میں کوئی ابہا منہیں ہوتا۔

### چوتهی اصطلاح: ظلم

ظلم: کسی چیز کاحدسے باہر نکلنا یاکسی چیز کو اُس کے مناسب مقام پر ندر کھنا شریعت کی اصطلاح میں ظلم کہلا تا ہے، ظلم کی بھی دوشتمیں ہیں ہٹلم اکبراور ظلم اصغراورا وّل الذکر کفر اکبراور آخرالذکر کفر اصغر کے مترادف ہے۔ ظلم اسکبو: سورہ لقمان میں لفظ ظلم 'کفراکبر کے معنی میں استعال ہوا ہے جیسا کہ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ان الشرك لظلم عظيم ﴾ (سورة لقمان:31)

"حق كى بات يە بے كەشرك بهت براظلم ہے۔"

ظلم اصغر : اِس کا مرتکب عاصی اور گناه گارکہلا تا ہے، اسلام کا تحفظ اور اُس کے حقوق اُسے بدستور حاصل رہتے ہیں، اِس کی دلیل سورة بقرہ میں ہے:

﴿واذا طلَّقتم النساء فبلغن اجلهنّ فامسكوهن بمعروف او سرحوهن بمعروف ولا تمسكوهن ضرارا لتعتذرواومن يفعل ذالك فقدظلم نفسه﴾(البقرة:231)

''اور جبتم عورتوں کوطلاق دے دواوراُن کی عدت پوری ہونے کوآ جائے ، تو یا بھلے طریقے سے اُنہیں روک لؤیا بھلے طریقے سے رخصت کر دومجھ ستانے کی خاطراُ نہیں نہ رو کے رکھنا ، کہ بیزیادتی ہوگی اور جوالیا کرے گا ، وہ در حقیقت آپ اپنے ہی کے اُور چلام کرے گا۔ اِسی طرح آل عمران میں فرمایا:

﴿والذين اذا فعلوا فاحشة اوظلموا انفسهم ذكرالله ﴾ (آل عمران: 135)

''اور جن کا حال یہ ہے کہا گر بھی کوئی فخش کام اِن سے سرز دہوجا تا ہے یا کسی گناہ کا ارتکاب کر کے وہ اپنے اُوپڑظلم کر بیٹھتے ہیں تو معاً اللہ اُنہیں یاد آ جا تا ہے۔''

یہاں بھی ظلم کالفظ للم اصغریا دوسر لے نفظوں میں معصیت اور گناہ کے معنی میں استعال ہوا ہے ظلم کی اصطلاح کب ظلم اکبر بمعنی کفر اکبراور شرک اکبر کے لئے استعال ہوتی ہے اور کب ظلم دون ظلم یا ظلم اصغر کے لئے اِس کا فیصلہ قرائن، جملے کا سیاق وسباق یا دوسری نصوص سے کیا جاتا ہے اور وہ ایک عربی شناس اور سلف صالحین کی آراء کی روشنی میں نہایت قابل فہم ہوتا ہے۔ اور دونوں معانی میں التباس کا امکان نہیں ہوا کر تا اِلاّ بید کہ کوئی منج سلف کوچھوڑ کرظلم اصغر کا معنی ظلم اکبر کی جگہ کرے جیسے قدیم اور جدید اگر کی جگہ کرے جیسے قدیم اور جدید دخوارج کا طریقہ ہے یا ظلم اکبر کا معنی ظلم اصغر سے کرے جیسے قدیم اور جدید موجئه کا طریقہ ہے۔

درج ذیل سطور میں ہم کفر دون کفر فتق دون فسق اور ظلم دون ظلم کو جاننے کے لئے اہل علم کے اقوال تفصیل سے بیان کریں گے۔

رسول الله طَشِيَّةُ كَى بيرحديث كه (الشرك في هذه الامة الحفي من دبيب النمل ) ''إس أمت بيس ايك ايباشرك بهي ياياجا تابي جو چيوني كى حيال سي بهي زياده ففي (وهيما بي آواز) هوگائ'

شیخ الاسلام ابن تیمیه و الشیایه فرماتے ہیں که ابن عباس والٹی اور اُن کے اصحاب اِس حدیث کے متعلق کہتے

ہیں کہ کفر دون کفر ظلم ،اور فسق دون فسق اور یہی قول اہل سنت کا ہے جیسے امام احمد بن حنبل وطنی ہے۔ 🌓

طاوس عطی علی کہتے ہیں کہ میں نے ابن عباس والنوئی سے و من لم یحکم بما انزل الله کم تعلق بو چھاتو فرمایا، وہ ایک قسم کے کفر کا مرتکب ہواہے مگر یہ کفری وہ تم نہیں جیسے کوئی اللہ، فرشتوں قیامت، آسانی کتابیں اورائس

کے رسولوں سے کفر کرنے والا ہوتا ہے، بیا یک ایسا کفر ہے کہ اُس سے وہ دائر واسلام سے خارج نہیں ہوتا۔ 🗨

محربن نفر والشيب كہتے ہيں كه عطاء والشيب كابيكها كه كافركوبھى ظالم بھى كہتے ہيں ، بالكل درست بات ہے، اور إسى طرح ايك معصيت كرنے والے مسلمان كوبھى ظالم كہاجا تا ہے، توبيھى درست بات ہے كيونكه ايك قسم كاظم دائر واسلام سے خارج كرنے والا ہوتا ہے اورايك قسم كاظم معصيت ہوتا ہے۔

اِسی طرح کا فرکو فاسق کہا جاتا ہے، لیکن مسلمان کو جب فاسق کہا جائے تو بیشق دائر ہ اسلام سے خارج

کرنے والانہیں ہوتا کیونکہ ظلم کی طرح فسق کی بھی دونتھیں ہیں،ایک دائر واسلام سے خارج کردیے والا ہوتا ہے،اور دوسرا دائر واسلام سے خارج نہیں کرتا، اِسی طرح کفر بھی دواقسام کا ہوتا ہے،اورشرک بھی دواقسام کا ہے، جب اللہ کی توحید میں شرک ہوتا ہے تو بید دائر و اسلام سے خارج کر دیتا ہے اور جب عمل میں شرک ہوتا ہے، تو وہ دائر و اسلام سے خارج کردیتا ہے اور جب عمل میں شرک ہوتا ہے، تو وہ دائر و اسلام سے خارج نہیں کرتا اور اُسے ریاء یاد کھاوا کہتے ہیں۔ فدکورہ بالاتفصیل محمد بن نصر نے عطاء سے بیان کی ہے۔ سے خارج نہیں کرتا ہیں ۔ سلف صالحین کے ان اقوال کے بعد ہم اگلی اصطلاح نفاق کو بیان کرتے ہیں۔

### پانچویں اصطلاح: نفاق

نفاق: باطن میں کفراور ظاہر میں اسلام نفاق کہلاتا ہے، نفاق کی دو قسمیں، اعتقادی نفاق اور عملی نفاق، احکام کے لحاظ سے مختلف ہیں۔

اعتقادی نفاق: یکفرا کبری طرح ہوتا ہے،اگروہ اپنے باطن عقیدے کا اظہار کر بے تو واجب القتل ہوگا،اسلام کا ظہار دراصل اِس سزاسے نچنے کے لئے ہوتا ہے، حکم کے لحاظ سے اعتقادی نفاق کا حامل صاحب ایمان نہیں ہوتا اور دوزخ کے آخری درجے درک اسفل میں بیشگی کے عذاب میں مبتلا ہونے والا ہوتا ہے، کیکن دُنیا میں اُس کے ساتھ معاملہ اہل اسلام کی طرح کیا جاتا ہے تا وقتیکہ وہ اپنے نفاق کا خودہی اظہار نہ کردے۔

کتاب الله میں جہاں کہیں نفاق کا ذکر ہواہے تو وہاں مُر اداعتقادی نفاق ہے، نفاق کی دوسری قتم عملی نفاق ،احادیث ِ مبار کہ میں بیان ہواہے،سورۃ النساء میں اعتقادی نفاق کے متعلق ارشادِ باری تعالیٰ ہے:۔

﴿ انَّ المنفقين في الدرك الاسفل من النار ولن تجد لهم نصيراً ﴾ ( النساء :145 )

''یقین جانو که منافق جہنم کےسب سے نچلے طبقے میں جائیں گے،اورتم کسی کواُن کا مددگار نہ پاؤگے۔ ·

سورة توبه میں منافقین کے متعلق فر مایا کہوہ ہمیشہ دوزخ کے عذاب میں مبتلارہنے والے ہیں:

﴿وعد الله المنفقين والمنفقت والكفار نار جهنم خلدين فيها 'هي حسبهم'ولعنهم الله ولهم عذاب مقيم﴾. (التوبه:68)

'' إن منافق مَر دوں اور عور توں اور کا فروں کے لئے اللہ نے آتشِ دوزخ کا وعدہ کیا ہے، جس میں وہ ہمیشہ رہیں گے، وہی اُن کے لئے موزوں ہے۔اُن پر اللہ کی پھٹکار ہے اوراُن کے لئے قائم رہنے والاعذاب ہے۔'' عملی نفاق: رسول الله طفی آیانی نبیش گناموں کومنافق کی علامت قرار دیا ہے۔ شریعت میں ایسے نفاق کے لیے عملی نفاق کی اصطلاح استعال کی جاتی ہے، ایسا شخص ایمان سے متصف رہتا ہے۔ اور آخرت میں اُس کا انجام الله تعالیٰ کی مشیئت پر ہے، چاہے تو عذاب میں مبتلا کر ہے، عدل وانصاف کی روسے، اور چاہے تو اپنی رحمت سے درگز رفر مائے، چاہے تو اُس کے حق میں شفاعت کی اجازات دے، اگر عذاب میں ڈالے گا تو بھیگی کا عذاب نہیں ہوگا، اِس طرح احکام کے لحاظ سے یہ کفر اصغر کی طرح ہے۔

رسول الله طلطي عليم في مايا:

{من ماتَ ولم يغزُ ولم يحدث به نفسه ،ماتَ على شعبة مِن نفاق } (مسلم)

رسول الله طلط الله على جهاد كرنے كا خيال بيدا ہوتا ہے، اگر وہ إسى حالت ميں مرجاتا ہے تو وہ نفاق كى ايك قتم پر مرتا ہے۔

ول ميں جہاد كرنے كا خيال بيدا ہوتا ہے، اگر وہ إسى حالت ميں مرجاتا ہے تو وہ نفاق كى ايك قتم پر مرتا ہے۔

ولي ميں ہى آپ طلط الله الله على الله عل

شرح مسلم میں امام نووی وکٹیے ہیں کہ جوشخص دِل اور زبان سے اللّٰداوراُس کے رسول پر ایمان لا نے کے بعد اِس قتم کے افعال کرتا ہے تو علائے اسلام کا اِس پر اجماع ہے کہ اُس پر کفر کا حکم نہیں لگایا جائے گا اور نہ ہی اُسے منافقین کے اُس گروہ سے تمجھا جائے گا جو درک اسفل میں نویشگی کے عذاب میں مبتلار ہیں گے۔

وه مزید فرماتے ہیں کہا گرچہ حدیث میں 'منافقا خالصا''کے الفاظ استعال ہوئے ہیں کہان اِن الفاظ کی غرض محض اِن گناہوں کی شدت جتلانا ہے اور اصل منافقوں سے تشبیہ دے کرڈرانا مقصود ہے۔ امام تر مذی وَرُسُنی فِی فرماتے ہیں کہ اہل علم کے نزد یک میملی نفاق کی نشانیاں ہیں۔خطابی وَرُسُنی کے ہیں کہ اس حدیث میں عام مومن کو خبردار کیا جارہا ہے کہ وہ اِن خصلتوں کو اپنانے والا نہ بے کہیں ایسانہ ہوکہ وہ حقیقی نفاق میں پڑجائے۔

شیخ الاسلام ابن تیمیه موسطیجه فرماتے ہیں کہ نفاق دوشم کا ہوتا ہے، نفاق اکبراور نفاق اصغر، نفاق اکبریہ ہے

کہ دِل میں کفراور ظاہر میں اسلام پڑمل ،اور نفاق اصغر میں ظاہری عمل ایمان کے منافی ہوتا ہے،اُن اُمور میں جنہیں واجبات کہتے ہیں۔

مذکورہ بالاسطور میں اِس بات کی وضاحت کی گئی ہے کہ نفاق کی دواقسام ہیں ،ایک نفاق دائر و اسلام سے خارج کرنے والا خارج کرنے والا ہے اور دوسرا دائر و اسلام سے خارج کرنے والانہیں ہے، ہم یہاں ایک اوراشکال کو بھی دور کر دینا چاہتے ہیں اوروہ یہ ہے کہ کسی بیرونی دباؤ میں آکرالیافعل کرنا جواسلام میں ممنوع یا حرام ہے۔

منافق اورمگر ہ (جواپے آپ کو مجور پاتا ہے) میں اِس طرح تمیزی جاتی ہے کہ مکرہ ایک مذموم کام حالتِ اکراہ میں اِتیٰ مدت یا وقت تک کرتا ہے جب تک کہ اکراہ موجود ہوتا ہے، اللہ، اُس کے رسول اور مومنوں ہے اُس کی موالات قائم رہتی ہے، اوروہ کم از کم مذموم کام پراکتفا کرتا ہے، نہ اُس میں زیادہ کرتا ہے اور نہ دِل میں زیادہ کرنے کا جذبہ ہوتا ہے، مزید برآں اُس کام کی نوعیت عملی نہیں صرف قولی ہوتی ہے، مثلاً کسی مقدس شخصیت کے متعلق نارواالفاظ کا زبان ہے، مزید برآں اُس کام کی نوعیت عملی نہیں صرف قولی ہوتی ہے، مثلاً کسی مقدس شخصیت کے متعلق نارواالفاظ کا زبان سے اظہار کرنا، جہاں تک عملی ضرر کا تعلق ہے تو اسلام کسی شخص کو پیا جازت نہیں دیتا کہ وہ اپنی جان بچائے یا اپنے آپ کوکسی ضرر سے بچائے کے لئے کسی دوسر کے کی جان کے دائے ہی جان کو داؤپر لگائے گا، کسی مسلمان کی جان یا مالی نقصان کسی دوسر مسلمان کی جان یا مالی نقصان کسی دوسر مسلمان کی جان یا مالی نقصان کسی دوسر مسلمان کی جان یا مالی سے قبیتی یا افضل نہیں ، کوئی شخص اپنے آپ کو نقصان سے بچائے کے لئے دوسر کو تو صان پہنچانے میں حق بجانب نہیں کہلا سکتا، خواہ اُس پراکراہ ہی کیوں نہ ہو۔

اِن مٰدکورہ بالاشروط کی پابندی کرتے ہوئے اگر کوئی شخص حالت اکراہ میں کلمہ کفر کہہ دی تو بیڈ مگر ہ کے زمرے میں آئے گا،منافق نہیں کہلائے گا۔ جیسے سورۃ نحل میں بتایا گیا ہے:۔

﴿من كفر بالله من بعد ايمانه الاّ من اكره و قلبه مطمئن بالايمان، (النحل:106)

'' بو شخص ایمان لانے کے بعد کفر کرے (وہ اگر ) مجبور کیا گیا ہواور دِل اُس کا ایمان پر مطمئن ہو۔''

اِسی طرح سورۃ آلعمران میں بھی اکراہ کی ایک صورت بیان ہوئی ہے،

﴿لا يتخذ المومنون الكافرين اولياء من دون المومنين ومن يفعل ذلك فليس من الله

في شيءٍ الآ ان تتقوا من هم تقاة ﴾ (آل عمران :28)

''مونین اہل ایمان کوچھوڑ کر کا فروں کواپنار فیق اور یارومد دگار ہر گزنہ بنا ئیں ، جوابیا کرے گا اُس کا اللہ سے کوئی تعلق

نہیں، ہاں بیدمعاف ہے کہ تم اُن کے ظلم سے بچنے کے لئے بظاہرایباطرزِعمل اختیار کرجاؤ۔''
نفاق اسلام لانے کے بعد بھی ہوسکتا ہے، اور اسلام لانے کے ساتھ بھی ہوسکتا ہے جیسے بظاہراسلام کا دعویٰ کیا گیا ہو۔
اسلام لانے کے بعد نفاق کی صورت ایسے الفاظ کا استعمال ہے یا ایسے افعال کا ارتکاب ہے جسے صرف منافق کیا کرتے ہیں، مثال کے طور پرغز وہ بوک پر از راہ مزاح کچھلوگوں کا آپ میشے بھی اور آپ میشے بھی ہے ہوں کے بارے میں میڈھرکسی کو ایسانہیں دیکھا کہ جن کی ساری دلچیسی کامحور شم خوری میں یہ کہنا کہ' ہم نے اپنے اِن پڑھا کو لوگوں سے بڑھرکسی کو ایسانہیں دیکھا کہ جن کی ساری دلچیسی کامحور شم خوری ہون دانی میں دروغ گوئی، اور جب دشمن کا سامنا ہوتو برد کی دکھانے میں اپنا ٹانی ندر کھتے ہوں'' (مراد ہیں صحابہ کرام اللہ اُن شار کھتے ہوں'' (مراد ہیں صحابہ کرام اللہ اُن شار کھتے ہوں''

الله تعالی نے اُن کی اِس یاوا گوئی کا انتہائی شدت سے جواب دیااور سورۃ توبہ میں اُن کی بابت ارشاد فرمایا۔

﴿ولئن سئلتهم ليقولنّ انماكن نخوض ونلعب 'قل أبالله و آيته ورسوله كنتم تستهزؤن 'لا تعتذروا قد كفرتم بعد ايمانكم 'ان نعف عن طائفةمنكم نعذّب طائفة بأنهم كانوامجرمين ﴾ (التوبة:66)

''اب عذرات نہ تراشو،تم نے ایمان لانے کے بعد کفر کیا ہے ،اگر ہم نے تم میں سے ایک گروہ کومعاف کر بھی دیا تو دوسرے گروہ کو تو ہم ضرورسزادیں گے کیونکہ وہ اصل مجرم ہے۔''

اُس مجلس کے شرکاء کے کفر اور نفاق کی وجۂ اِن آیات میں مذکور فروگز اشات تھیں جس میں آپ میٹیکائیآ اور آپ علیہ کا اِنہ نے صحابہ ڈٹیا الینہ کی تحقیر کی گئی تھی جبکہ اِس مقولے سے پہلے وہ مونین تھے۔

اِن نَعَفُ عن طائفة منڪم ،آيت کے اِس صے کی بابت مفسر ين فرماتے ہيں کداستهزاءکرنے والے گروہ ميں سے ایک شخص مخشن بن حمیر، نے تو بہ کر لی تھی۔

ایک تفسیر یہ بھی بیان کی گئی ہے کہ اُس نے ان منافقین سے برہمی کا اظہار بھی کیا تھا اور غیر جانبدار ہوکرا یک طرف ہوکر بیٹے بھی گیا تھا پر جب آیات نازل ہوئیں تو اُس نے صراحناً اُن سے براءت کی اور کہا کہ ،اے اللہ تیری ایک ایک آیت اب بھی میرے لئے آٹکھوں کی ٹھنڈک ہے ،میرارواں رواں اُس سے کا نیتا ہے اور دِل پسیج جاتا ہے ،اے اللہ! میری موت کا سامان راہ جہاد میں کردے۔ اسی طرح جومنافقین یا طواغیت کی پشت پناہی کرتا ہواوراُن کا دفاع کرتا ہو تو اُس میں بھی نفاق سرایت کرجائے گا اگر چہ وہ پہلے منافق نہیں تھا مگراییافعل کرنے سے منافق ہو گیا'جس کی شدت کا انحصار نصرت اور دفاع کی نوعیت کے مطابق ہوگا، بڑھ چڑھ کر نفر ت کرنا اور تمام قوت اُن کے دفاع پرلگانے والا نفاق میں بھی اُس سے بڑھ کر ہوگا، جو ہر خدمت اِتی جان ثاری سے نہیں کرتا۔ اِس کی مثال واقعہ اِفک میں سعد بن عبادہ کے متعلق اُم المونین عائشہ صدیقہ بہنے کا یفرمان ہے ''و کان قبل ذلک امر ء اُصالحاء '' ''اِس سے پہلے وہ نہایت نیکوکار تھا لیکن قبلے کی مجت اُسے لے ڈونی'۔ (متفق علیه)

اِسی طرح بنی قریظہ نے جب اپنے مستقبل کی باگ دوڑ صحابی رسول کے ہاتھ میں دے دی تھی تو حضرت ابی لبابہ ڈٹاٹٹؤ نے افسوں کرتے ہوئے کہا کہ بیشخص تو بنی قریظہ کو ذئے کرنے کا فیصلہ کرے گا، ابی لبابہ گہتے ہیں کہ میں جب بیالفاظ ادا کر چکا تھا تو اُسی وقت مجھے احساس ہو گیا کہ میں اللہ اور اُس کے رسول سے خیانت کا مرتکب ہو گیا ہوں دیکھیں ایک صاحب ایمان کس طرح نفاق کو شناخت کر لیتا ہے اور اگر ایسا کام اُس سے سرز د ہوجائے تو اُس کا ضمیر اُسے کس طرح جھنجوڑ کررکھ دیتا ہے مفسرین کی ایک جماعت سورۃ الانفال

﴿ يا يها الذين المنوا لا تنحو نو االله والرسول و تنحو نوا الماناتكم و انتم تعلمون ﴿ (الانفال: 27) "ا الوكو! جوايمان لائع مو، جانع بوجهة الله اوراُس كرسول طَّنْ عَلَيْهِمْ كَساته خيانت نه كرو، اپني المانتول ميس غدّ ارى كيم تكب نه مؤوّ - كاشان نزول إسى واقعه كقرار دية بين - "

دشمنان اسلام سے ایک دفعہ ہمدردی کرنے کا بینتیجہ ہے، ایساشخص جو دشمنان اسلام کے لئے جاسوس کرنے پر مامور ہواور با قاعدہ ماہوار معاوضہ پاتا ہو،اُس کے نفاق اور خیانت میں کیا شبدرہ جاتا ہے۔

جہاد سے رو کنے والے، جہاد سے ڈرانے والے، رشمن کی طاقت کو بڑھا چڑھا کر پیش کرنے والے اور کفار سے برسر پیکارمجامدین اسلام پر طنز کرنے والے اوراً نہیں حقیر سمجھنے والے سب اِس حکم میں آتے ہیں۔ جہاد سے روکنے والے مصلحت پرستوں کی بابت سورۃ احزاب میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے۔

﴿قد يعلم الله المعوّقين منكم و القائلين لاخوانهم هلّم الينا و لا ياتون الباس الا قليلا ﴾ (الاحزاب: 18)

''اللهُتم میں سے اُن الوگوں کوخوب جانتا ہے جو (جنگ کے کام میں ) رُکاوٹیں ڈالنے والے ہیں، جواپنے بھائیوں سے

کہتے ہیں کہ آ وہماری طرف، جولڑائی میں ھے۔ لیتے بھی ہیں توبس نام گنانے کو''

سورۃ توبہ میں اُن لوگوں کے متعلق بتا یا گیاہے جو جہاد میں شرکت نہ کرنے کے لئے بہانہ بنا کر رخصت طلب کرتے ہیں ،

﴿لا يستاذنك الذين يومنون بالله و اليوم الآخر ان يجاهدوا بأموالهم و أنفسهم والله عليم بالمتقين انما يستاذنك الذين لا يومنون با لله واليوم الآخر وارتابت قلوبهم فهم في ريبهم يتردّدون ﴿ ( التوبة : 44 45)

''جولوگ اللّٰداورروزِ آخرت پرایمان رکھتے ہیں وہ تو بھی تم سے درخواست نہ کریں گے کہ اُنھیں اپنی جان ومال کے ساتھ جہاد کرنے سے معاف رکھا جائے۔اللّٰہ متقیوں کوخوب جانتا ہے،الی درخواسیں تو صرف وہی لوگ کرتے ہیں جواللّٰداورروزِ آخریرا یمان نہیں رکھتے،جن کے دِلوں میں شک ہے اور وہ اپنے شک میں متر دّ دہورہے ہیں۔

اِن آیات کی تفسیر میں ابن تیمیہ مراتے ہیں: اِس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کو ہتلایا ہے کہ جولوگ جہاد کے ترک کرنے کی آپ ملے ہوئے ہیں کہ بیہ جولوگ جہاد کے ترک کرنے کی آپ ملے ہیں ہیں ہونے کی با قاعدہ رخصت طلب کرتے ہیں، اُن لوگوں کا حکم اُن سے مجم اُن لوگوں کی بابت ہے جو جہاد میں شریک نہ ہونے کی با قاعدہ رخصت طلب کرتے ہیں، اُن لوگوں کا حکم اُن سے بھی شدید ترہے جو بلاا جازت جہاد کو ترک کر دیتے ہیں۔

ہم اِسی بات میں مزید اضافہ کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اُن لوگوں کا کیا تھم ہوگا جو پوری اُمتِ مسلمہ کو جہاد کے قابل نہیں تبجھے ، مزید برآں جولوگ جہاد میں بالفعل شریک ہیں ، اُنہیں گناہ گاراور جرائم پیشر کہتے ہیں ، اِس فتم کے لوگ جہاد کے لئے جو شروط لگاتے ہیں وہ باطل اور من گھڑ ہت ہیں ، جیسے جمہوریت کے ذریعے منتخب ہونے والی حکومت کی اجازت یا پارلیمنٹ کی توثیق کی شرط لگاتے ہیں ، حالانکہ بیادارے بذات خود غیر شرعی اور جا ہلی ہیں۔

بلاشبہ بیلوگ نفاق میں بیرطولی رکھتے ہیں اور ایمان کی دولت سے محروم ہوجاتے ہیں، جہاد سے بازر ہنے والے اور جہاد سے روکنے والے اپنا محاسبہ کرلیں، اللہ کے دشمنوں کی حمایت 'خواہ زبان سے ہو، طرزِعمل سے ہو یا مجاہدین کے آگے رکاوٹیں کھڑی کرنے سے ہو،سب اپنے اپنے ایمان کی تجدید کریں، اگر وہ مسلمان تھا تو اب اِس طرزِعمل سے اُس میں نفاق آگیا ہے۔

### چهٹی اصطلاح: زندیق اور زندقة

ظاہر میں اسلام کا اظہار کرنا اور دِل میں کفررکھنا زندقہ ہے۔ اِس طرح یہ نفاق کی طرح ہے کیکن زندقہ اور نفاق میں یہ فرق ہے کہ زندیق موقع بموقع اپنے کفر کا اظہار کرتار ہتا ہے اور اُس کی بیصفت اُس کی شاخت بن جاتی ہے، جب بھی اُس پر ججت قائم کی جائے یا کروائی جائے تو وہ اپنے گزشتہ طرزِ ممل سے صاف انکار کردیتا ہے اور اپنے آپ کو اسلام کا خیرخواہ جتلاتا ہے۔

یمی وجہ ہے کہ اہل علم کی آراء میں رائج ترین رائے یہی ہے کہ زندیق سے تو بنہیں کروائی جائے گی ، اُس کا بار بار کا طرزِ عمل اِس بات کے لئے کافی دلیل ہے کہ وہ بلا تو بقتل کیا جائے کیونکہ جب وہ کسی بات کا سرے سے اعتراف ہی نہیں کرتااوراُس کے کفر پر دلیل موجود ہے تو کس چیز سے رجوع کروانا مقصود ہے وہ سرے سے اپنے فعل کا اقرار ہی نہیں کرتا۔

ابوادریس ڈاٹٹو کہتے ہیں کہ حضرت علی ڈاٹٹو کے سامنے زندیقوں کولا یا گیا، جب حضرت علی ڈاٹٹو نے اُن سے باز پرس کی تو صاف انکار کر گئے، آخر کار عادل گواہ لائے گئے جنہوں نے اُن کے کفر پر گواہی دی ، اُس کے بعد حضرت علی ڈاٹٹو نے اُن سے تو بہر نے کانہیں کہا ، اگر وہ صرف مُر تد ہو گئے ہوتے تو پھر تو بہراوئی جاتی ، لیکن وہ دراصل زندیق سے اِس لئے تو بہیں کروائی گئی ، حالا تکہ اِس قتم کی ایک عدالت میں ایک عیسائی جواسلام لانے کے بعد مُر تد ہو گئی تھا اُس سے تو بہروائی گئی ، حضرت علی ڈاٹٹو سے پوچھا گیا کہ عیسائی سے آپ نے تو بہرائی ہے ، اور اُن لوگوں سے نہیں کرائی ، تو آپ ڈاٹٹو نے فرمایا کہ عیسائی نے اپنے جرم کا اعتراف نہیں کرائی گئی۔

ابن تیمیہ وسلطینیا پی کتاب (الصارم) میں فرماتے ہیں کہ، زندیق منافق کو بلاتو بقل کیا جائے گا، اُس کی دلیں صحیحین کی بیروایت ہے کہ حاطب بن ابی بلتعہ وٹائٹؤ نے جب اہلِ مکہ کومسلمانوں کی لشکر تشی کی اطلاع بھیجی تو حضرت عمر وٹائٹؤ نے اُن کی گردن اُڑانے کی اجازت ما تکی ، رسول اللہ طفی آیا نے فرمایا کہ یہ بدری صحابی ہیں اور اِن کے الکہ پچھلے گناہ معاف ہو بھی ہیں ۔ اِس واقعے میں بیردلیل ہے کہ زندیق منافق کو بلاتو بقل کیا جائے گا کیونکہ رسول اللہ طفی آیا نے حضرت عمر وٹائٹو کی اِس بات سے انکار نہیں کیا کہ اِس شخص کا حکم بلاتو بہ کرائے قبل نہیں ہے بلکہ ایک اور

شری رُ کاوٹ کی وجہ ہے اُس پرایک ثابت شدہ حکم نافذنہیں کیا گیا۔

اعلام الموقعين ميں ابن قيم ﷺ سورة توبہ سے استدال کرتے ہوئے فر ماتے ہيں' آیت اور اس کا ترجمہ ملاحظہ فرمائیں:

﴿قل هل تربّصون بنا الا إحدى الحسنين ، و نحن نتربّص بكم ان يصيبكم بعذابٍ من عنده او بايدينا﴾ (التوبة:52)

''اُن سے کہوتم ہمارے معاملہ میں جس چیز کے منتظر ہووہ اِس کے سوااور کیا ہے کہ دو بھلا ئیوں میں سے ایک بھلائی ہے، اور ہم تمہارے معاملہ میں جس چیز کے منتظر ہیں وہ یہ ہے کہ اللّٰدخود تمہیں سزادیتا ہے یا ہمارے ہاتھوں دلوا تا ہے''

ابن قیم عراضی کہتے ہیں کہ زندیق جب قابو میں آجائے تو اُسے تو بہ کرائے بغیر قل کر دیا جائے ، وہ فرماتے ہیں کہ سلف صالحین بِ اَیدِ بنا سے قبل مُر اولیتے تھے کہ اگرتم نے اپنے مافی المضمیر کفر کا اظہار کیا تو ہمارے ہاتھوں مہمین قبل کرایا جائے گا، ابن قیم ً اِس تفییر کوچی مانتے ہوئے کہتے ہیں کہ وہ عذاب جومونین سے اِس پاداش میں اُنہیں پہنچ سکتا ہے جو اُن کے دِلوں میں کفر چھپاہے ، وہ قبل کے علاوہ اور کوئی نہیں ، اگریتفیر نہ کی جائے تو پھر زندیقوں کوکوئی عذاب (سزائے قبل) نہیں پہنچ سکتا ، کیونکہ جب اُن سے قبل کی سزائے نافذ ہونے کا کہا جائے گا تو وہ اُسی وقت اسلام کا اظہار کردیں گے۔

ندکورہ بالاصورت پراُس وقت عمل ہوگا جب زندیقوں پر گرفت ہوجائے گی کیکن اگر زندیق قبل اِس کے کہ اُس پراہل ایمان قابو پالیس اپنی آزاد مرضی سے تو بہ کر لیتا ہے اور اپنی گزشتہ روش کوچھوڑ کراپنی فروگز اشت کا اعتراف کرتے ہوئے اُس سے بَسریء الملذمه ہونے کا اعلان کر دیتا ہے تو اِس صورت میں اُس کی تو بہ کا اعتبار ہے اور یہی سورہ مائدہ کا مصداق ہے:

﴿الا الذين تابوا من قبل ان تقدروا عليهم ﴿ (المائدة:34)

'' مگر جولوگ توبہ کر لیں قبل اِس کے کہتم اُن پر قابو پاؤ''۔

زندیق،شدت پہند باطنی فرقے میں بکثرت پائے جاتے ہیں، اِسی طرح سیکولر طبقے میں بھی یہ کثیر تعداد میں ملتے ہیں۔

خلیفة لمسلمین اوراسلامی امارت نہ ہونے کی وجہ سے ہمارے زمانے میں منافقین تقریباً نہ ہونے کے برابر

ہیں البنۃ آج کل زندیق ہی پائے جاتے ہیں جو بھی اسلام کے خیرخواہ بن کر آتے ہیں تواکثر کفر کا اظہار اور اسلام میں تشکیک پیدا کرنے والے بن کر آتے ہیں ، وہ اسلام کا چہرہ ، محض معاشرے میں باوقار رہنے اور اپنے گم راہ کن اقوال کو قبولِ عام کرنے کے لئے پیش کرتے ہیں ، نیز اِس اندیشے کے پیش نظر کہ اگر معاشرے میں اُن کی تکفیر کر دی گئی تو پھر اُن کی دعوت پرکوئی کان دھرنے والانہیں ہوگا۔

### سا تویں اصطلاح: ارتداد

ار تداد یہ ہے کہ کوئی شخص دین اسلام سے نکل کر کفرید دین میں داخل ہوجائے ،ار تداد کرنے سے پہلے وہ اسلام پرتھا' مُر تد ہونے کے بعداً س کی تکفیر کی جاتی ہے۔

ہر چند کہ ارتد ادسابقہ اصطلاحوں کی طرح 'ارتد ادِ اکبرُ اور ارتد ادِ اصغر، شریعتِ اسلامیہ میں مستعمل نہیں ہے بلکہ ارتد ادسے ہمیشہ گفر اکبر جوملتِ اسلام سے خارج کردینے والاعمل ہے مُر ادلیا جا تالیکن اِس کے باوجود شریعتِ عادلہ میں ارتد ادکی ہی دوقتمیں کی جاتی ہیں:۔ جُر دارتد اداور مغلّظ (آخری درجے کا) ارتد اد، ارتد ادخواہ جُر دہویا مغلظ دین اسلام سے خارج کردینے والا ہوتا ہے اور دونوں میں فرق تو بہرانے اور تو بہ کے قابل قبول ہونے کی بناپر کیا جا تا ہے۔

مُحبّ د ارتداد : جُرِ دارتدادیہ بے کہ صاحبِ ارتداد مُرتد ہونے کے بعدا پنے معاشرے میں انتشار کھیلانے ، اسلام یا مسلمانوں کو طعن وشنیع کا نشانہ بنانے اور اسلام اور مسلمانوں کے خلاف تلوارا کھانے کا کامنہیں کرتا ، شریعت میں ایسے مُرتد سے برتاؤ کرنے کا بیطریقہ ہے کہ ارتداد کا حکم (قتل) لگانے سے پہلے اُس سے توبہ کرائی جائے گی ، اگر وہ توبہ کر کے بھلائی کار استداختیار کرتا ہے ، تو اُس سے سزاموقوف ہوجائے گی ، اور اُس کا اسلام قبول کر جائے گئی ، اور اُس کا اسلام قبول کر لیاجائے گا ، سے تو کہ رہائے قبل کر دیاجائے گا۔ سورۃ آل عمران میں اللہ تعالی فرماتا ہے :

﴿كيف يهدى الله قوما كفروا بعد ايمانهم وشهدوا ان الرسول حق و جاء هم البينات والله لا يهدى القوم الظالمين. اولئك جز آؤهم ان عليهم لعنة الله والملآئكة والناس اجمعين. خلدين فيها لا يخفف عنهم العذاب و لا هم ينظرون. الا الذين تابوامن بعد ذالك واصلحوا فإن الله غفور رحيم (العمر ان :88-88)

'' کیسے ہوسکتا ہے کہ اللہ اُن لوگوں کو ہدایت بخشے جنہوں نے نعمت ایمان پالینے کے بعد پھر کفراختیار کیا، حالانکہ وہ خود اِس بات پر گواہی دے چکے ہیں کہ بیر سول حق پر ہے اور اُن کے پاس روشن شانیاں بھی آ چکی ہیں، اللہ ظالموں کوتو ہدایت نہیں دیا کرتا۔ اُن کے ظلم کاضچے بدلہ یہی ہے کہ اُن پراللہ اور فرشتوں اور تمام انسانوں کی پھٹکار ہے، اِسی حالت میں وہ ہمیشہ رہیں گے۔نہ اُن کی سزامیں تخفیف ہوگی اور نہ اُنہیں مہلت دی جائے گی۔البتہ وہ لوگ نی جائیں گے جو اِس کے بعد تو بہ کرکے این طرزعمل کی اصلاح کرلیں،اللہ بخشنے والا اور رحم فرمانے والا ہے''

ان آیات کی تفسیر میں امام احمد مُرطِّنظیمیہ مفسرِ قرآن عبداللہ بن عباس ڈاٹٹؤ سے روایت کرتے ہیں کہ یہ آیات اِس سلسلے میں اُتری تھیں کہ انصار میں سے ایک شخص مُر تد ہوکر مشرکین کی صف میں شامل ہوگیا تھا، جب اُس کے قبیلے کے لوگوں نے اُس سے آپ مِنْظِیَمَیْم کی اجازت سے رابطہ کیا تو اُس نے تو بہ کرلی اور مدینے پلیٹ آیا، نبی مِنْظِیمَرِمْ نے اُس کی سزاموقوف کرے اُس کی تو بہ قبول کرلی تھی۔

اسی طرح حضرت عمر ڈٹاٹیٹا کے پاس ابوموئ اشعری ڈٹاٹیٹا کی طرف سے ایک شخص ملاقات کو آیا تو آپ ڈٹاٹیٹا نے اُن کی بستی کا احوال جاننا چاہا کہ کوئی ناخوش کن خبر تو نہیں؟ ملاقاتی نے کہا کہ ایک شخص اسلام لانے کے بعد کا فرہو گیا تھا تو ہم نے اُسے بلا کوئل کر دیا تھا۔حضرت عمر ڈٹاٹیٹ فرماتے ہیں، کیا تمہارے لئے بیمناسب نہیں تھا کہ اُسے تین دنوں کے لئے قد کر لیتے اور عمدہ کھانے سے اُس کی تواضع کرتے پھرا سے بھلے لفظوں میں تو بدکا کہتے تو کیا بعید وہ تو بہر کر لیتا، پھرآپ ڈٹاٹیٹ نے اللہ کی طرف توجہ فرمائی اور فرمایا، اے اللہ! میں باس فعل میں نہ شریک تھا اور نہ ہی میں نے بیہ تھے اطلاع ملی ہے میں اِس پر راضی نہیں ہوں۔

حضرت عثمان ڈٹائیڈ کی خلافت میں عبداللہ بن مسعود ڈٹائیڈ مُر تد ہونے والے ایک گروہ کو گرفتار کرلیا اور اِس کی اطلاع حضرت عثمان ڈٹائیڈ کو بھجوائی ،حضرت عثمان ڈٹائیڈ نے ایک فرمان جاری فرمایا اور کہا کہ اُن پر دین اسلام پیش کرواور کہو کہ وہ گواہی دیں کہ لا المہ الا اللہ اگروہ ایسا کرلیں تو اُن سے کسی قتم کا تعرض نہ کرنا اور اگروہ ایسا نہ کریں تو اُن سے کسی قتم کا تعرض نہ کرنا اور اگروہ ایسا نہ کریں تو اُنہیں قتل کردینا، اِس فرمان کے پہنچنے کے بعدا بن مسعود ڈٹائیڈ نے اُن پراز سرِنواسلام پیش کیا تو اُن میں سے چندلوگوں نے اسلام قبول کرلیا، اُنہیں چھوڑ کردوسروں کوتل کردیا گیا۔

شيخ الاسلام ابن تيميه وطنطيعي سورة توبه كي تفسير كرتي هوئ اپني تصنيف صارم ميس لكھتے ہيں:

﴿فاذاانسلخ الاشهرالحرم فاقتلواالمشركين حيث وجدتموهم و خذوهم واحصروهم

واقعدوا لهم كل مرصد فان تابوا و اقامو ا الصلوة واتواا لزكوة فخلوا سبيلهم ،ان الله غفور رحيم (التوبة:5)

'' پس جب حرام مہینے گزرجائیں تومشرکین گوتل کروجہاں پاؤاوراُنہیں پکڑواورگھیرواور ہرگھات میں اُن کی خبر لینے کے لئے بیٹھو، پھرا گروہ تو بہ کرلیں اورنماز قائم کریں اورز کو ق<sup>و</sup> ہیں تو اُنہیں چھوڑ دو،اللّددر گزرفر مانے والا اوررحم کرنے والا ہے''

کہ اِس آیت کا مصداق نہ صرف اصلی مشرک ہے کہ جس نے اسلام قبول ہی نہیں کیا بلکہ وہ مشرک جس نے اسلام لائے کے بعدار تداد کرلیا ہو ' اُس کا بھی بہی حکم ہے، وہ جب توبہ کر کے اسلام قبول کریں، نماز قائم کرنے لگ جائیں اور زکو ۃ اداکریں تو اُن سے تعرض نہیں کیا جائے گا۔

بنابریں مجر دارند ادمیں مرتد سے تو بہکرائی جائے گی اگروہ تو بہکر کے اسلام میں داخل ہوجا تا ہے تو ٹھیک ' بصورتِ دیگر {مَن بدّلَ دینه فاقتلوہ} (بخاری)

"جس نے اپنادین بدل لیا اُسے قل کرو، اِس حدیث پڑمل کرتے ہوئے اُسے قل کردینے کا حکم ہے'۔

مغلّظ ارتداد: بیارنداد کی شدیدترین شکل ہے، اِس میں مُرید (جوعام طور پرایک خالف سیاسی گروہ کے ساتھ ہوکر ) معاشرے میں انتشار وبدامنی پھیلاتے ہیں، اسلام میں طعن وشنیع اور نبی آخرالزمان پرسب وشتم کرتے ہیں اور شدیا کر با قاعدہ جنگ برآ مادہ ہوتے ہیں۔

اییا شخص یا گروہ اِس لاکق نہیں ہوتا کہ اُس سے تو بہ کرائی جائے ، جب اُن پر قابو پالیا جائے گا تو اُنہیں مجرِّر ار تداد کے برعکس قتل کردیا جائے گا ، یہی سنت طریقة اور سلف صالحین کا منج ہے۔

حضرت انس ڈاٹئؤ کہتے ہیں کہ مدینے میں چند بدوی آ کر گھرے اور پھراسلام بھی لے آئے ،اور ہوا یہ کہ وہ مدینہ میں بیار ہوگئے اُن سے کہا گیا کہ یہاں زکو ہ کے جواُونٹ کھڑے ہیں اِن کے پیشا ب اور دودھ کا استعال بطورِ علاج کے کریں، اُنہوں نے ایسا ہی کیا اور بھلے چنگے ہو گئے اور پھراسلام سے پھر گئے اور اُس کے ساتھ ہی صدقے کے اُونٹ، رکھوا لے وقتل کرنے کے بعد ہا تک کرلے گئے جب آپ طیفی آیا کواطلاع بینچی تو آپ نے ایک دستہ اُن کے تعالیم کے جب آپ طیفی آیا کی کا تکسی اور اُن کی ٹائکس اور اُن کی ٹائکس اور بیر مرنے کے لئے چھوڑ دیے گئے ، دوسری باز ودونوں کڑا دیے اور اُن کی آئکھوں میں گرم سلاخیں پھیری گئیں اور پھر مرنے کے لئے چھوڑ دیے گئے ، دوسری باز ودونوں کڑا دیے اور اُن کی آئکھوں میں گرم سلاخیں پھیری گئیں اور پھر مرنے کے لئے چھوڑ دیے گئے ، دوسری

روایت میں بیروضاحت بھی ہے کہ چلچلاتی دھوپ میں چھوڑ دیئے گئے ، پیاس کی شدت سے وہ پانی مانگتے تھے مگراُنہیں پانی نہیں پلایا جاتا تھاوہ ایسے ہی تڑپ کر ہلاک ہوگئے ۔ اِس حدیث کوامام بخاری اور امام مسلم نے مختلف الفاظ سے روایت کیا ہے۔

اُن کے ساتھ بیہ برتاوَاِس لئے کیا گیاتھا کہاُ نہوں نے صرف ارتداد ہی نہیں کیا تھا بلکہ مدینے کے امن وامان اور ریاستی قانون کوتوڑنے کے ساتھ ساتھ ڈا کہ زنی اور بے گناہوں کو ناحق قتل بھی کیاتھا۔

صیح بخاری میں حضرت انس ڈاٹٹؤروایت کرتے ہیں کہ آپ ملٹے آفتے مکہ کے وقت زرہ بکتر پہنے مکہ مکرمہ میں داخل ہوئے ، آپ ملٹے آفتے سے کہا گیا کہ ابنِ خطل کعبہ کے غلاف سے لپٹا تو بہ کرتا اور امان کا طالب ہے، آپ ملٹے آفتے نے فرمایا اُسے قبل کردو۔

ابن خطل شاعر تھا اور مُرتد ہونے کے بعد آپ میشے آپٹے پہوکرتا تھا، اِس لئے دسترس حاصل ہونے کے بعد اُس کی توبہ کا عتبار نہیں کیا گیا۔

کتاب الصارم میں ابن تیمیہ وطنی کی کھتے ہیں کہ مہاجر بن ابی ربیعہ کو ابو بکر صدیق والنوئونے اُس مغنیہ کی بابت کھا تھا جس نے آپ طنی ہوجاتی تو میں اُس عورت کے است کھا تھا جس نے آپ طنی ہوجاتی تو میں اُس عورت کے تی کہ میں گائی تھی کہ انبیاء کی اہانت کرنے والے کی سزاعام حدود جیسی نہیں ہے، آئندہ اِس بات کا خیال رکھنا کہ جب بھی کوئی کلمہ گویا معاہد نبی طنی ہوئے کی اہانت کرتا ہوتو مسلمان سے مُر تد والا اور معاہد سے عہد شکن محارب والاسلوک کرنا۔

فناویٰ میں ابن تیمیہ مُراتشیہ کھتے ہیں کہ مجر دار تداداور مغلظ ارتداد میں یہ فرق ہے کہاوّ ل الذکر سے تو بہ کرنے پرقتل کی سزاموقوف ہوجاتی ہے،اورآخرالذکر بلااستتا بہ(تو بہکاموقع دینا)قتل کیاجا تا ہے۔

کتاب الصارم میں لکھتے ہیں کہ ہم دیکھتے ہیں کہ نبی عظامیا ہے ارتداد کرنے والوں سے ایک جسیا سلوک نہیں کیا ،ایک قتم کے گروہ کوتو بہ کا موقع دیئے بغیرتل کروادیا، انہیں کیا،ایک قتم کے گروہ کوتو بہ کا موقع دیئے بغیرتل کروادیا، بیدوسرا گروہ ارتداد کے جرم کے ساتھ ساتھ فساد فسی الارض کا بھی مرتکب ہوا تھا، فتح کمہ کے وقت جب آپ مطابع نے بیشتر دشمنان پر دسترس حاصل کرلی تھی تو ایک فرمان جاری کیا جس میں آپ مطابع نے تھم دیا کہ مقیس بن حبابہ وقل کردیا جائے کیونکہ اُس نے ارتداد کے علاوہ قل بھی کیا تھا،مسلمانوں کا مال بھی ہتھیایا تھا مزید برآں فتح کمہ

سے پہلےاُس نے اپنی آزاد مرضی سے ارتداد سے رجوع کر کے اپنے اسلام کو ثابت بھی نہیں کیا تھا۔

صحت یاب ہونے کے بعد صدقے کے اُونٹ بھگا کرلے جانے والوں سے بھی توبہ کرنے کا نہیں کہا گیا کیونکہ اُنہوں نے بھی ارتداد کے ساتھ ہے گناہ کافتل اور مسلمانوں کے مال پر حرام طریقے سے قبضہ کرلیا تھا، اِسی طرح ابن خطل مُرتد ہونے کے بعد نبی عظیمیا ہی جو کے ذریعے اہانت کیا کرتا تھا اور دشمنوں سے مل کر برسر پیکار ہوا تھا، ابن ابی سرح مُرتد ہونے کے بعد شعروں میں آپ میں گئی تا ہین کیا کرتا تھا، اِس لئے اُنہیں اپنا مقدمہ پیش کرنے یا اسلام کی طرف رجوع کرنے کا کوئی موقع نہیں دیا گیا۔اھ

اہل علم کا البتہ اِس بات میں اختلاف ہے کہ اگر مغلظ ارتد ادکا مرتکب مسلمانوں کی دسترس میں آنے سے پہلے تائب ہوکر اسلام میں داخل ہوجا تا ہے تو اُس سے قبل کی حدسا قط ہوگی یانہیں، اِس میں راجج قول ازروئے سور ق مائدہ یہ ہے کہاُس کی توبہ قبول ہوگی لیکن قبل کی حدسا قط نہیں ہوگی۔

اِسْتُمَن مِیں اللّٰہ تعالی فرما تاہے:

﴿انسما جزاءُ الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الارض فساداً ان يقتلوا او يصلّبوا او تقطّعوا ايديهم وارجلهم من خلافٍ او ينفوا من الارض ذلك لهم خزىٌ في الدنيا ولهم في الاخر-ة عذابٌ عظيمٌ الا الذين تابوامن قبلِ عن تقدروا عليهم فاعلموا انّ الله غفورٌ رحيمٌ ﴿ (المائده:34)

''جولوگ اللہ اوراس کے رسول سے جنگ لڑتے ہیں اور ملک میں فساد پھیلاتے ہیں ان کی سز ابلا شبہ یہی ہے کہ آل کر دیا دیے جائیں یا سولی چڑھا دیے جائیں یا ان کے ہاتھ اور پاؤں آڑھے تر چھے کاٹ دیے جائیں یا انہیں جلا وطن کر دیا جائے، بہتو اُن کی رسوائی دنیا میں ہوگی اور آخرت میں بھی ان کے لیے بڑا عذاب ہے۔ مگر ہاں وہ لوگ جواس سے پہلے کہتم ان پر قابویا وَ، تو بہر لیس ۔ جان لوکہ اللہ بخشے والا اور رحم کرنے والامہر بان ہے''

توبہ کی صورت میں اللہ کاحق جوائی کے ساتھ کفر کی شکل میں تھا ساقط ہو گیالیکن حالت ِ ارتداد میں اُس نے حقوق العباد سے جو کچھ تعرض کیا ہوگا اُس کا مواخذہ کیا جائے گا، یہاں تک کے صاحب ِ حق اُسے معاف کر دے البتہ اگر نبی آخر الز مان علیہ ہا گئی اور نبی کی اہانت کا مرتکب ہوا تھا تو قتل کی حداً سے ساقط نہیں ہوگی خواہ اُس نے تو بہ کرلی ہویا نہ کی ہو، البتہ دسترس حاصل ہونے سے پہلے تو بہ کرنے اور اسلام میں داخل ہونے کے بعداُس کا معاملہ باقی

حقوق میں مسلمانوں والا ہوگا، گویا شاتم رسول کی سزاحتمی طور پرتل ہی ہے خواہ وہ اپنے اِس فتیج فعل کے بعداز خود تائب ہوجائے۔

آج کل بعض دینی اداروں سے ارتد ادکی حدکوقا بل نزاع بنانے کی جسارت ہورہی ہے اور یہ کہ اسلام میں اس کی سز آفتل نہیں ہے۔ امریکہ کا خوف جس طرح حکومتوں کوخق بات کہنے میں مو تر ہے اسی طرح بعض نام نہا ددینی ادار ہے بھی اس خوف میں مبتلا ہیں۔ مزید برآس اسلام کا جمہوری چیرہ دکھانے کے لیے بھی انہیں سے سی لا حاصل کر ناپڑ رہی ہے۔ جمہوریت کا بیاصول ہے کہ ہر شخص کو بیا ختیار ازروئے فطرت حاصل ہے کہ وہ جس مذہب کو چاہے اختیار کرے اور جس مذہب کو چاہے جھوڑ دے۔ بیا قدام ریاستی جرم کے قبیل سے نہیں ہے۔ وہ اسلام سے مرتد ہوکر اسلام اور نبی آخر الزمان میں بھوڑ ہوگا کہ نابوالفاظ استعمال کرے مشخراڑ ائے 'ریاست کو اپنے کام سے کام رکھنا چا ہیے اور شہر یوں کی زندگی کومزید آسودہ تربنانے میں ہی منہمک رہنا چا ہیے۔

اس اصول کی روسے اسلام دین حق نہیں رہتا بلکہ ایک اخلاقی اپیل سے زیادہ اس کی حیثیت نہیں رہتی ، ملاوہ ازیں اس سے شریعت اسلامیہ کی واضح ترین نصوص کا انکار بھی ہوتا ہے در آں حالیکہ خود ریاست کے بعض ، ملاوہ ازیں اس سے شریعت اسلامیہ کی واضح ترین نصوص کا انکار بھی ہوتا ہے در آس حالیکہ خود ریاست کے بعض قوانین ایسے ہوتے ہیں کہ کسی شہری کے لیے یہ گنجائش نہیں ہوتی کہ وہ انہیں تسلیم کیے بغیراس ریاست کا شہری رہ جائے ، بلکہ اس صورت میں ریاستی قانون حرکت میں آجاتا ہے۔

انسانی فطرت اورعقل سلیم اس بات کوتسلیم کرتی ہے کہ پچھ چیزیں مطلق حق ہوتی ہیں اور ان سے روگر دانی آخری در ہے کا فیجے فعل ہوا کرتا ہے۔ ارتد ادکی سزامیس ترمیم یا سرے سے ارتد ادکی سزا کو معطل قر اردینے والے اسلام پین نی فعوری یا غیر شعوری یا خوشنو دی یا روا داری پر بینی طرز عمل کی اسلام میں پیوند کاری چاہتے ہیں اس پر ہماری طرف سے ایک بیے کہ مسلم اکثریت والے ملکوں میں اللہ کی تمام حدود ہی معطل ہیں پھر ایک ایسے قانون میں ترمیم چاہنا جو سرے سے کہیں نافذ ہی نہیں ہے سوائے اس کے اس کی اور کی تو جیہ ہوسکتی ہے کہ ابلاغ عامہ میں اس موضوع کو اچھالنے سے دراصل ذبنی اور معاشرتی سطح پر ارتد ادکی راہ ہموار کرنا ہے۔ اِس طرح ارتد ادکر نے والا نہ صرف قبل کی سزا سے محفوظ رہ سکے گا بلکہ ضمیر میں بھی کوئی خلش نہ در ہنے دی جائے اور دوسری طرف معاشرے میں روز روز دین تبدیل کرنا ایک مظہر کے قبول کر لیا جائے۔

شکست خورده اوراحساس کمتری میں مبتلا اس ذہنیت کا علاج اگر وہ اسلام میں نہیں یا سکے تو کسی نفسیاتی

شفاخانے سے رجوع کرتے۔اسلام میں ایک مسلمہ قاعدے کو چھوڑ کرجس پر اپنااور آخرت کی فلاح کا انحصار ہے دین کو بازیچ اطفال بنانا مسلمانوں کے لیے بھی قابل بر داشت نہیں ہوسکتا اور نہ ہی مسلمان ایسے ہوتے ہیں کہ بیرونی اور اجنبی ثقافت کو اپنا کر چھولے نہ ہاتے ہوں۔

### آڻهويں اصطلاح: هوي

ھسوی: دلی میلان، محبت اور عشق میران خیر کے لیے بھی ہوسکتا ہے اور شرکے لیے بھی بھی بھی وپیز کو پانے کاارادہ اور خواہش۔

ھوی نفس سے مراد ہے نفس کا ارادہ اور آیت ( و نہی النفس عن الہوی ) سے مراد ہے اوراس نے نفس کو شہوت پیندی سے روکا۔اورنفس جن نا فرمانیوں کی طرف ماکل ہوتا ہے اس سے منع کیا۔

لفظ هوی جب اسم صفت کے بغیر بولا جائے تواس سے بری خواہش ہی مراد لی جاتی ہے اگر یہ اسم صفت کے ساتھ آئے مثلاً هوی حسن یا هوی مورت میں هوی اپنوعرفی مثلاً هوی حسن یا هوی مورت میں هوی اپنوعرفی معنی سے نکل کراپنی صفت کے مطابق معنی دے گی۔

اس وضاحت کے بعد شریعت میں هوگ کا عرفی معنی کبھی کفرا کبر کے مترادف اور کبھی کفراصغر کے مترادف کے طور پر مرغوب امرکی مناسبت سے مستعمل ہوا کرتا ہے۔خواہش نفس شریعت کی حرام کردہ چیز کو حلال قر اردے یا حلال کو حرام قرار دے۔کسی چیز کا حسن اور فتح کا فیصلہ ہوائے نفس سیت کیا جائے اور ہوائے نفس ہی معبود بن جائے تو بیھوی کی قسم کفرا کبر کے مترادف ہے اور ملت اسلامیہ سے خارج کردینے والافعل ہے۔

ا گرنفس کےمیلان نےحرام خوری کرادی ،شراب پی لی یابد کاری کاار تکاب کیا تو پیکبیرہ گنا ہوں کے قبیل سے ہوااور کفر اصغر کے متر ادف کفردون کفر کی طرح ملت اسلامیہ سے خارج نہیں کرتا۔

هوی جمعنی کفرا کبر کی مثالیں:

﴿ ولا تطع من اغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه كان أمره فرطاً ﴾ (الكهف: 28) ''كسى ايسة تخص كى اطاعت نه كرو، جس نے اپنے دل كو بهارى يادسے غافل كرديا ہے اور جس نے اپنی خواہش نفس كى پیروی اختیار کرلی ہے اور جس کا معاملہ افراط وتفریط پرمنی ہے۔''

سورہ انعام میں کا فروں کی خواہشات کی پیروی کرنے ہے منع کیا گیاہے۔

﴿ ولا تتبع اهواء الذين كذبوا بآيتنا ﴾ (الانعام:150)

''اور ہر گزان لوگوں کی خواہشات کے پیھیے نہ چلنا جنہوں نے ہماری آیات کو جھٹلایا ہے''

سوره بقره میں فرمایا:

﴿ولئن اتبعت اهواء هم بعد الذي جاءك من العلم ما لك من الله من وليِّ ولا نصيرٍ ﴾ (البقرة ٢٠)

''تم نے ان کی خواہشات کی پیروی کی تواللہ کی پکڑ ہے بچانے والا کوئی دوست اور مدد گارتمہارے لیے نہیں ہے۔'' اس طرح کی دوسری آیات بھی قر آن مجید میں بکثرت موجود ہیں۔

فقاد کی ابن تیمید میں ابن تیمید وسطی کی کھتے ہیں۔ جوشخص اپنی خواہش نفس کا پرستار بن جائے تو بلاشہاس نے اپنا معبود اپنی خواہش کو ہی بنالیا۔ اب جب اس کے من میں ایک السه موجود ہے تو وہ مستحق السه کی عبادت نہیں کر پاتا بلکہ وہ تو اپنی خواہش نفس کا بچاری ہے اپنی خواہش سے اس کی محبت اسی طرح ہوتی ہے جس طرح بت پرستوں کی اپنی لیند کی مورتی سے محبت ہوتی ہے۔ یا سامری کے ساتھیوں کو بچھڑے سے جوشد ید وارفنگی ہوگئ تھی تو پھر ان کا مید دعویٰ کہ وہ اس صنم کے ساتھ یا سے ہی الفت رکھتے ہیں ایک لا یعنی بات ہو کررہ جاتی ہے۔ اللہ کی محبت اور وارفنگی کا محور ہو۔

اسی ہوائے نفس کا ایک بڑامظہر قانون سازادارے ہیں جو بیشتر جمہوری اور دوسرے اللہ کے احکام کوچھوڑ کرانسان ساختہ قوانین پرمبنی ممالک میں پائے جاتے ہیں۔

حالانكهالله تعالى فرما تاہے:

﴿ ولا يشرك في حكمه احداً ﴾ (الكهف: 26)

''اوروه قانون سازی میں کسی کوشریک نہیں کیا کرتا۔''

یے مما لک قانون سازی میں اللہ کے اس خاص حق میں خود کوشر یک کرتے ہیں قانون سازی کرنا شرک ِ اکبر ہے اور ھوائے نفس کی بیشم کفرِ اکبراور شرک ِ اکبر کی قتم ہے متعلق ہے۔ چناچہ بن تمیم میں سے ایک شخص نے نبی علیہ اسلام سے کہا ''اِنَّ حمدی َ زین''میری تعریف ہی حسن ہے ''ووَ تی شین'' اور میری مذمت کرنا ہی فتح ہے تو اس کے جواب میں آپ مشیقیاتے نے فرمایا'' ذاک المله''اس کاسزا وارصرف اکیلا اللہ ہے لین حسن وقبح کا فیصلہ اللہ کو چھوڑ کراپنے جی سے کرنا اللہ کے قِنِ حاکمیت پرڈاکا ڈالنا ہے۔ بیاللہ کی وہ صفت ہے جس سے وہ تمام مخلوقات سے ممتاز ہوکر الہ برق کہلایا ہے۔

ھوی کی مٰرکورہ بالا مثالیں ھوی بمعنی کفرا کبر ہے متعلق ہیں فِسق' گناہ یا کفر دون کفر کی وضاحت ہم آ گے کریں گے۔

فسق ، گناه یا کفر دون کفر کی وضاحت :

سورہ نساء میں ارشاد باری تعالی ہے۔

﴿ فلا تتبع الهوى عن تعدلوا و ان تلوا اوتعرضوا فان الله كان بما تعملون خبيراً ﴾ (النساء: 135)

''لہذااپی خواہشِ نفس کی پیروی میں عدل سے بازنہ رہو' اور اگرتم نے لگی لپٹی بات کہی یاسچائی سے پہلو بچایا تو جان رکھو کہ جو کچھتم کرتے ہواللہ کواس کی خوب چھی طرح خبر رہتی ہے''

اسی طرح گناہوں سے نفس کورو کئے پرمجاہدہ کرنے والوں کی تعریف کرتے ہوئے سورہ ناز عات میں فرمایا:

﴿وامّا من خاف مقام ربه ونهي النفس عن الهوى فان الجنة هي الماوي﴾

(النازعات: 41-40)

''اورجس نے اپنے رب کے سامنے کھڑے ہونے کا خوف کیا تھااورنفس کو بری خواہشات سے بازر کھا تھا جنت اس کا ٹھکا ناہوگی۔''

امام بغوی وطنطیه اس آیت کی تفسیر میں مقاتل وطنطیر کے حوالے سے کہتے ہیں کہ' یہ اُس شخص کی بابت ہے کہ جس کانفس اسے گناہ اور نافر مانی پر ابھار تا ہے کین پھراسے اللہ تعالیٰ کی جناب میں پیشی کا خیال آتا ہے اور وہ گناہ کرنے سے باز آجا تا ہے۔''

بنابریں اہل سنت والجماعت کا بیمسلمہ عقیدہ ہر عام وخاص کومعلوم ہے کہ گناہ خواہ کتنے زیادہ ہوجائیں جب تک وہ شرک یا گناہ کوحلال کر دینے والے نہ ہوں وہ عاصی شخص کواسلام سے خارج نہیں کرتے برخلاف خوارج

### ئے جو کبیرہ گناہ کے مرتکب کی تکفیر کرتے ہیں۔

جب تک هوی، گناہ اور فتق پر مائل کرنے والی ہووہ کفراصغر کی طرح ہوتی ہے۔ لہذااس قتم کی ہوائے نفس سے مجبور ہو کر جو شخص گناہ کا مرتکب ہوگا وہ کا فرنہیں کہلائے گا بلکہ اپنے گناہوں کی شدت کے لحاظ سے فاسق کہلاسکتا ہے، جبیبا کہ گناہ کی نوعیت ہوگی ، ایک کمز ور ارادے کا شخص گناہ کر بیٹھتا ہے پھر اسے خیال آتا ہے تو تو ہو استغفار کر کے اپنے گناہ معاف کر الیتا ہے جبکہ ایک اور شخص گناہ کو حلال سمجھ کر اس کا رسیا ہوجاتا ہے ظاہر ہے بید وسری فتم کی ہوائے نفس ہے جو کفر اکبر سے متعلق ہے۔

### نويس اصطلاح: موالات

موالات کا متضاد دشمنی اور عناد ہے ، دوستی ،نصرت اورکسی سے سیاسی الحاق (حلف ُ تحالف ُ اتحاد ) کرنا موالات ہےا گراس کی مزید وضاحت کرنا چاہیں توان معانی کی روسے جھکا وَ (سیاسی معنی میں ) دوستی کی پینگیں بڑھانا ، نرم گوشہ رکھنا ، (مداہنت )اورمسلمانوں کوچھوڑ کر دوسروں کوراز دار (بطانہ ) یا مشیر بنانا۔

ہم نے موالات کے جومعانی او پر بیان کیے ہیں بیسب کتاب اور سنت سے ماخوذ ہیں جس کی تفصیل ہم آ گے چل کر یان کریں گے۔

موالات با قاعدہ عبادت ہے اور شری احکام ازقتم واجب اور حرام سے منضبط کی جاتی ہے۔ مئومنین کے درمیان موالات (دوستی، پشت پناہی خیرخواہی) کا ہوناواجب ہے اور کفار سے موالات حرام ہے۔ شریعت میں موالات کی دو اقسام ہیں موالات کبرگی اور موالات صغریٰ۔

موالات کبوی: موالات کبری جب کفارسے ہوتو بیاں شخص کے حق میں کفرا کبری طرح ہوتی ہے اوراسے دائرہ اسلام سے خارج کردیتی ہے موالات کبری میرے کہ مسلمانوں کے خلاف کفار کی نفرت (support) کرناان کے ساتھ سیاسی اتحاد (تحالف) کرنایا کفار جب مسلمانوں پر جنگ مسلط کرنا چاہیں یا نہیں ایذاء پہنچانا چاہیں تو اس میں ان کی مدداور تعاون کرنا۔

اسی طرح ان سے محبت رکھنا یا جن سے وہ محبت کرتے ہول ان سے محبت رکھنا جن سے کفارنفرت اور بغض رکھیں

ان سے نفرت، بغض اور دشمنی رکھنا، اس طرح بیموالات کبری عقیدہ الولاء و البواء کے مترادف ہوجا تا ہے کفار کی محبت (یاسیاسی مصلحت) میں اس حد تک بڑھ جانا کہ جس سے کفار محبت کریں مسلمان بھی انہی سے محبت کے جتن کریں اور جن سے کفار نفر ت کریں اور جن سے کفار نفر ہوجا تا ہے ) کی ایک سب سے شدید ترین شکل ہے اور ایمان کی ضد ہے۔ کتا بُ اللہ میں موالات کِر کی اور اس سے کا فر ہوجانے کا ذکر بکثر ت موجود ہے۔ سورہ ما کدہ میں ارشاد باری تعالی ہے:۔

﴿ ياايها الذين امنوا لا تتّخذوا اليهود والنصرى اولياءَ بعضهم اولياءُ بعضٍ ومن يتولّهم منكم فانه منهم (المائده: 51)

''اے وہ لوگو، جوابیمان لائے ہو، یہودیوں اورعیسائیوں کواپنار فیق نہ بناؤ، بیآ پس ہی میں ایک دوسرے کے رفیق ہیں اورا گرتم میں سےکوئی ان کواپنار فیق بنا تاہے تو وہ بھی ان میں شار ہوگا''

محر بن سيرين، عبدالله بن عتبه بي بيان كرتے بين كه { ليتقِ احد كم ان يكون يهو ديا او نصر انياً وهو لايشعر } چا بيك كه وه الشعوري ميں يبودي اور نفر انى نه بن جائے، محمد بن سيرين كہتے بيں كه بم اس سے سوره ماكده كي آيت ﴿ يا ايها الله ين آمنو الا تتخذو اليهو دو النصر اى اولياء ﴾ مرادليا كرتے تھے۔

آیت میں مذکور موالات سے حمایت ، نصرت ، نعاون اور تحالف مراد ہے۔ آیت میں مذکورہ موالات کامفہوم کوئی بیہ بیان کرنا چاہے کہ اس سے مراد کفار کے دین اور اُن کے مذہب سے محبت رکھنا ہے جیسا کہ ہمارے زمانے کے مسر جئے ۔ مقائدر کھنے والے مشائخ بیان کرتے ہیں 'تو نہ صرف آیت کا شان نزول اس کے مخالفت میں ہے بلکہ صحابہ رفی اُسٹیم اور سلف صالحین کے مفہوم کے بھی بیصر بچا خلاف ہے۔ ہمارے مسر جئے عقائد کے حامل مشائخ کہتے ہیں کہ ان کے دین سے محبت رکھنا تو دین اسلام سے خارج کر دیتا ہے لیکن عملی تعاون اور سیاسی تحالف محض سیاسی نوعیت کے امور ہیں یا زیادہ سے زیادہ گناہ ہوں گئوس سے کوئی شخص کا فر ہوکر ملت سے خارج نہیں ہوتا۔

ہمارے مشائخ کی بیدلیل حد درجہ بودی ہے' کفار کے دین سے محبت رکھنا بذات خود کفر ہے اس کے لئے سی عملی اقدام کی ضرورت نہیں ہے جبکہ موالات سے مرادمسلمانوں کے خلاف تعاون اور نصرت ہے جوشریعت میں الگ سے بیان ہوتی ہے۔دوسری طرف آیت کا شان نزول بھی اس کے خلاف ہے۔واقعہ یہ تھا کہ اسلام قبول کرنے سے پہلے قبیلہ عوف بن خزرج ' بنوقینقاع ( یہودی قبیلہ ) کے سیاسی حلیف تھے۔منافق اکبرعبداللہ بن اُبی اور صحابی رسول عبادہ بن صامت ڈاٹٹی بھی اس تحالف کے فریق تھے۔حافظ ابن کشرا پی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ جب بنوقینقاع نے رسول علیہ ہیں گائے تان کی ڈھارس بندھائی جبکہ عبادہ بن مصامت ڈاٹٹیو نے رسول علیہ تھا تھا تھا کہ وجہ سے عبداللہ بن اُبی نے ان کی ڈھارس بندھائی جبکہ عبادہ بن مصامت ڈاٹٹیو نے رسول علیہ تھا تھا کہ دوسرے کفار سے موالات رکھنے سے صاف براءت کردی اور فرمایا کہ میں اللہ اس کے رسول اور مومنین سے موالات رکھتا ہوں اور چھلے سارے تحالف جو یہود یوں سے میرے چلے آر ہے ہیں یا کفار سے تھا نہیں میں کے قلم مشت کا لعدم قرارد یتا ہوں ،ابن کثیر فرماتے ہیں کہ فیفیہ وَ میرے چلے آر ہے ہیں یا کفار سے تھا نہیں میں میں گئی مشت کا لعدم قرارد یتا ہوں ،ابن کثیر فرماتے ہیں کہ فیفیہ و کھی عبد اللہ بن اہی مؤز کت ' کہ عبادہ بن صامت اور عبداللہ بن ابی کے طرز عمل کے لیے بیآ یات نازل ہوئی تھیں۔

فی عبد اللہ بن ابی مؤز کت ' کہ عبادہ بن صامت اور عبداللہ بن اُبی کے طرز قطعی محال ہے کہ مسلمانوں میں سے کوئی فیار کے دین کو لیند کرے گا بلکہ آبیت میں مذکور موالات سے ایک دوسرے کی نصرت کرنا اور تحالف کرنا ہی مراد ہے اور اس سے ختی سے منع کیا گیا ہے !

امام شوکانی وطنی ہے ہیں: ﴿ فَانَّهُ مِنهُم 'کووہان میں ثار ہوگا اور بیا نہائی درجے کی وعیدہے ایسی نافر مانی جس سے تفرلازم آتا ہے اس سے زیادہ شدید اورکوئی وعید شریعت میں نہیں ہے۔ ﴿ ان الله لا یهدی القوم الظالمین ﴾ 'میشک اللہ ظالم تو موں کو ہدایت نہیں دیتا' یہ جملہ پچھلے جملے کی علت ہے بعنی ان کا تفریس یوں جاپڑنا اس وجہ سے ہوا کہ انہوں نے اپنے آپ پر جوظلم کیا تھا اس جرم کی پاداش میں وہ اس انعام سے محروم ہوگئے تھے کہ انہیں اللہ کی طرف سے ہدایت ملتی، وہ ظلم ہے' کفار سے موالات رکھنا۔

موالات كبرى كى دوسرى وضاحت سوره مائده ميں بيان ہوئى ہے الله تعالى فرما تا ہے:

﴿ولو كانوا يومنون بالله والنبي وما انزل اليه ما اتخذوا هم اولياءَ ولا كنّ كثيراً منهم فسقون﴾(المائده: 81)

''اگر فی الواقع بیلوگ اللّداور پنیمبراوراس چیز کے ماننے والے ہوتے جو پنیمبر پرنازل ہوئی تھی تو کبھی (اہل ایمان کے مقابلے میں ) کافروں کو اپنار فیق نہ بناتے۔مگران میں سے تو بیشتر لوگ خدا کی اطاعت سے نکل چکے ہیں۔''

فقاوی ابن تیمید میں ابن تیمید عراضی کھتے ہیں: آیت میں مذکور ایمان کا میتقاضا بیان ہواہے کہ ایمان کے

ساتھ ساتھ انہیں دوست نہیں بنایا جاسکتا اور بیا بیان کے متضاد کام ہے۔ مزید برآں یہ کہ ایک دل میں ایمان اور کفار سے محبت (ولایت) نہیں ساسکتی ، جبیبا کہ آیت ﴿لا تتخدو اللیہود و النصری ﴾ میں اللہ تعالی فرما تا ہے: '' اے وہ لوگو، جو ایمان لائے ہو، یہودیوں اور عیسائیوں کو اپنار فیق نہ بناؤ، یہ آپس ہی میں ایک دوسرے کے رفیق ہیں اورا گرتم میں سے کوئی ان کو اپنار فیق بنا تا ہے تو اس کا شار بھی پھر انہیں میں سے ہے، یقیناً اللہ ظالموں کو اپنی رہنمائی سے محروم کردیتا ہے۔'' (سورة مائدہ: ۵۱) اِس آیت کی روسے کفار سے دوتی رکھنے والامومن نہیں ہوسکتا۔ سورہ آل عمران میں یہی تھم ان الفاظ میں بیان ہواہے:

﴿لا يتخذ المومنون الكافرين اولياءَ من دون المؤمنين ' ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيءٍ عن تتّقوا منهم تقاة ﴾ ( العمران: 28)

''مومنین اہل ایمان کوچھوڑ کر کا فروں کوا پنار فیق اور یارومد دگار ہر گزنہ بنا ئیں۔ جوابیبا کرے گااس کا اللہ سے کوئی تعلق نہیں۔ ہاں یہ معاف ہے کہتم ان کے ظلم سے بچنے کے لیے بظاہرا بیبا طرز عمل اختیار کر جاؤ۔''

امام شوکانی عطی یہ فلیس من الله فی شیء ، کی تفسیر ہلاتے ہوئے کہتے ہیں کہ اللہ کی ولایت ذرابھی حاصل نہ ہوگی وہ پوری طرح اس ولایت سے محروم ہوجاتا ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ اللہ کی حمایت سے کمل طور پرصرف اور صرف کا فرمحروم ہوتا ہے یہی بات سورہ انفال میں بیان ہوئی ہے:

﴿ وما لهم ألاّ يعذّبهم الله وهم يصدّون عن المسجد الحرام و ما كانوا اولياءَ ه إن اولياؤه الاّ المتقون (الانفال:34)

''لیکن کیوں نہ وہ اب ان پرعذاب نازل کرے جب کہ وہ مسجد حرام کا راستہ روک رہے ہیں حالا نکہ وہ اس مسجد کے جائز متولیٰ نہیں ہیں وہ تو صرف اہل تقویٰ ہی ہو سکتے ہیں۔''

### سوره انفال:

﴿ والذين كفروا اولياء بعضِ الا تفعلوه تكن فتنةٌ في الارض و فسادٌ كبيرٌ ﴾ (الانفال:73) ''جولوگ منكر حق بين وه ايك دوسرے كى حمايت كرتے بين \_اگرتم بينه كرو گي تو زمين مين فتنه اور برا فساد بر پا ہوگا'' اس آيت كى تفيير ميں امام بغوى كہتے بين كه: زمين ميں فتنے سے مراد كفار كا قوت پكڑنا ہے اور وہ كہتے بين كه برا افساد بيہ ہے كہ اسلام كمزور پر جائے اور اسلام كاكمزور پر جانا اس سے برا اواقعہ ہے كہ كفار طاقتور ہوں \_ امام شوکانی مِراتشیہ کے قول کے بعد مفسرِ قرآن امام قرطبی مِراتشیہ کی تفسیر ملاحظہ کریں' وہ فرماتے ہیں کہ فساد کبیر سے شرک کارواج یانا ہے۔

موالات كبرى كى بابت صحابى رسول عكرمه ولليني سورة كل آيت ٢٩ كاشان نزول بيان كرتے ہوئے كہتے ہيں۔
﴿ المذين تتوفّا هم الملئكة ظالمى انفسهم فالقوا السلم ما كنّا نعمل من سوءِ بلى انّ الله عليمٌ
بما كنتم تعملون فاد خلوا ابواب جهنم خلدين فيها فلبئس مثوى المتكبرين ﴿ (النحل: 29)

" (ان كا حال بيہ كه ) جب فرشتے ان كى رويس قبض كرنے لگتے ہيں اور بيا پنے ہى حق ميں ظلم كرنے والے ہوتے
ہيں تو مطيح اور منقاد ہوجاتے ہيں اور كہتے ہيں كہ ہم كوئى براكام نہيں كرتے تھے. بال جو پچھتم كيا كرتے تھے خدا أسے
خوب جانتا ہے ۔سودوز خ كے درواز وں ميں داخل ہوجاؤ ، ہميشہ اس ميں رہوگ اب تكبر كرنے والوں كا برا شھكانا

عکرمہ ڈٹاٹٹ کہتے ہیں کہ یہ آیات اُن مسلمانوں کے متعلق نازل ہوئی تھیں جو مکہ میں ایمان تو لے آئے تھے مگر مدینے کی طرف ہجرت کر کے آباد نہیں ہوئے تھے۔ جب بدر کا موقع آیا تو مشرکین مکہ انہیں بھی جنگ میں لے آئے اوران میں سے چندلوگ مارے گئے تو یہ آیات اُن کے متعلق نازل ہوئی تھیں۔

صیحے بخاری میں ابن عباس ڈلٹٹؤاس سے ملتی جلتی تفسیر بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ طلطے آئے۔ مقابلے میں بعض مسلمان مشرکین کی صف میں شامل ہوکر مشرکین کی تعداد میں اضافے کا سبب بنتے تھے' جنگ کے دوران میں وہ کسی تیرسے مارے جاتے یازخی ہوکر دم توڑ دیتے تھے' توان کی بابت بیآیات نازل ہوئی تھیں۔

بنابرین اس آیت کی روسے بینتیجہ نکلا جسے اہل علم اور مفسرین نے بیان کیا ہے کہ شرکین کی صف میں شامل ہوکر جومسلمان مارے گئے تھے وہ کفر اور شرک پر مارے گئے تھے اس کی ایک اور دلیل رسول اللہ کے بچا عباس ڈاٹٹؤ بن عبد المطلب کے ساتھ نبی علیہ البہ المحالم معاملہ بھی ہے۔ حضرت عباس ڈاٹٹؤ بنگ بدر میں قیدی بنا کر مدینے لائے گئے تھے آپ کے بچانے کہا بھیتے میں تو مسلمان تھا مگر رسول اللہ ملی این جیسے دوسرے بدر کے اسیروں سے فدید لے کر معاملہ کیا تھا اسی طرح اپنے بچاسے معاملہ کیا اور فر مایا ہمیں آپ ڈاٹٹؤ م شرکین کی صف سے ملے ہیں اپنا فدید دے کر خلاصی پائے وہ کہتے رہے کہ میں بحالت مجبوری مشرکین کے ساتھ آیا ہوں' لیکن نبی علیہ پہلے ہے ہے کہ عباس بن عبد المطلب کی شخصیت الین نہیں تھی کہ جسے بزور جنگ میں لایا جائے اس لیے حضرت عباس ڈاٹٹؤ کا حالت اکر اہ کا عبد المطلب کی شخصیت الین نہیں تھی کہ جسے بزور جنگ میں لایا جائے اس لیے حضرت عباس ڈاٹٹؤ کا حالت اکر اہ کا

موالات کبری کی تفصیلات زیاده تر فتندار تداد میں ملتی ہیں حضرت مُجاعة رفائنیْشهریمامہ کے رہنے والے تھے جہاں مسلمہ کذاب نے نبوت کا دعویٰ کیا تھا۔اس فتنے کی سرکو بی کے لیے سیف اللّٰہ خالد بن ولید ڈاٹٹیُ مبعوث ہوئے اور مدعیان نبوت کے قریب بہنچ کر دوصداسپ سواروں کواس مدایت کے ساتھ روانہ کیا کہتم جس پر قابو پاسکواسے حچیوڑ نا مت اور گرفتار کرکے ہمارے پاس لے آنا۔اسپ سوار ٔ حضرت مجاعۃ رٹاٹنٹیا وران کے قوم کے باکیس دیگرا فراد گرفتار کرلائے۔جب خالد بن ولید ڈاٹٹؤ کے پاس لائے گئے تو مجاعۃ ڈاٹٹؤ کہنے لگے آپ کومیرے اسلام لانے کا واقعہ تو ضرور یاد ہوگا میں رسول الله مطبق آیم کی خدمت میں حاضر ہوکران کی بیعت میں چلا گیا تھا' برا دراسلام بخدا میں کل کی طرح آج بھی نبی ﷺ کے ساتھ کی گئی اپنی بیعت پر قائم ہوں اگر کوئی دجال (مسلیمہ کذاب) ہماری قوم سے حجوٹے دعوے کے ساتھ نبوت کا دعویٰ کرتا ہے تو مجرم وہ ہے ہم نہیں کیا اللہ تعالیٰ کا پیفر مان نہیں ہے کہ ﴿وَ لَا تَسـزِدُ وَاذِرَدَةٌ وذُرَ أُخُورِى ﴾ ''اوركوئي جانكسي جان كابوجه نها تھاسكے گي' ( كيامحض مسيلمه كي قوم سے ہونا ہما راجرم ہے ) حضرت خالد بن وليد رُثاثُونُا نے بيعذر س كركہا'' تم جس دين يركل تھے آج اس دين يزنہيں ہوتم اينے قبيلے كےمعزز ترین آ دمی ہو۔ جب ایک جھوٹے نے نبوت کا دعوی کیا تھا تو تمہارا پیفرض تھا کہ خاموش ندر ہتے ۔تمہاری خاموثی اس کے لیے تائیسجھی گئی ہے،اس پرمستزاد تہہیں میری لشکر کشی کی اطلاع بھی ہوگئ تھی' پھر بھی تم اپنی قوم سے چیٹے رہےاس ہے بھی تمہاری تائید ثابت ہوتی ہے،تمہارے لیے ثمامہ ڈاٹٹؤاورالیشکری ڈاٹٹؤ کی مثال بھی ہے،ان دونوں نے اس کی نبوت کا انکار کیااوراسے جھٹلایا ہے اگرتم کہتے ہو کہ میں اپنی قوم سے خطرہ محسوں کرتا تھا اگراییا تھا تو ہمیں پہلے سے اس کی اطلاع مجھوائی ہوتی یا ہماری طرف چلے آتے۔ بین کرمجاعۃ ڈٹاٹیڈ نے کہا:''اے مغیرہ کے بیٹے! کیا آپ اس سب کچھ کے باوجود مجھ سے درگرز نہ فر مائیں گے،خالد بن ولید ڈاٹٹؤ کہتے ہیں آپیکا خون معاف کرتا ہوں لیکن میرے دل میں بدستورخلش ہے کہ مہیں معاف کرنا درست اقدام ہے بھی پانہیں اس واقع میں حضرت مجاعۃ ڈاٹنڈ سے بظاہر کوئی بڑی جسارت نہیں ہوئی تھی الیکن موقع ہونے کے باوجود وہ مرتدین میں بدستور موجود رہے، مرتدین کے ساتھ رہتے ہوئے نصبی عن الممنکر کا کام بھی نہیں کیا،اوران کامرتدین کے درمیان خاموش رہناہی ان کا جرم قرار ديا كياتها - يبي وجه ہے كه محمد بن عبدالوهاب عليہ الله الله عن الله عن الله عن الله عن الله الله عليه الله الله ومعاونتهم كوبھى شامل كياہے يعنى مسلمانوں كے مقابلے ميں مشركين كى تعداد ميں اضافے اوران كے ساتھ تعاون

، کونواقص اسلام میں شار کیا ہے۔

اگر پوچھاجائے کہ ایسا شخص جوان کے ساتھ رہتا ہے اوراسی وجہ سے ان کی صف میں بھی شامل ہوجا تا ہے جبکہ وہ ہے مسلمان تو کیااس کا بیا قدام نفاق کے زمرے میں آئے گا یا کفرا کبر کے زمرے میں آئے گا۔

ندکورہ بالاصورت میں مشرکین کے ساتھ اس کا معاون ہونا تو بالکل واضح ہے 'پینفاق کی صورت ہے ہی نہیں منفاق تو تب ہوگا جب مسلمانوں کی صف میں سے کوئی مسلمان در پردہ دشمنوں سے ساز باز کرتا ہے اورا پنے اس کام کو حددرجہ خفیہ رکھتا ہے۔ شخص منافق ہے اوراللہ کے ہاں کا فرہے اگر مسلمانوں کو بھی اس ساز باز کاعلم ہوجائے تو دنیا میں بھی کا فرقر اردیا جائے گا۔

سوال میں مذکورہ جس صورت کا ذکر کیا گیا ہے اس کا جواب ہم عبدالطیف آل شخ کے الفاظ میں دیتے ہیں۔ رسائل مفیدہ میں وہ لکھتے ہیں: ''اللہ کے دشمنوں کی نفرت کرنا پورے اسلام سے خارج کرانے والاسب سے ہڑا گراہ کن اور عظیم ترین گناہ ہے' (اس نفرت کی صور تیں یہ ہوسکتی ہیں ) اللہ کے دشمنوں سے تعاون کرنا'ان کے دین کے پنینے کے لیے سعی کرنا ، حالا نکہ وہ شرک کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی کے اساء وصفات کو معطل کرتے ہیں اور بھیا نک گنا ہوں میں شب وروز مصروف رہتے ہیں'ان کی کاروائیوں کو ٹھنڈ ہے پیٹوں برداشت کرنا' ملازم ہونے کی صورت میں ان کی تعریف میں ان کی تعریف کر لیتا ہے میں ان کی تعریف کر لیتا ہے اور بڑی خوشی سے ان کی اطاعت کرتار ہتا ہے'' شخ عبداللطیف و پالٹیا پیا کا قول یہاں ختم ہوتا ہے۔

موالات کبریٰ کے بعداب ہم موالات صغریٰ کی تفصیلات بیان کرتے ہیں۔

مو الات صغری: موالات کبری سے کم درجے کا میلان اور جھا وَجیسے کسی مالی منفعت کے لیے یا کا فررشتے دارو ں یا قبیلے سے خونی تعلق کی وجہ سے فطری محبت سے زیادہ ایبا میلان جومسلمانوں کے لیے ضرر رساں ہو یا کفار کو مسلمانوں کے خلاف کوئی ادنی درجے کا فائدہ پہنچانے والا ہو۔اس قتم کا میلان رکھنے والا شخص اسلام کے دائرہ سے خارج نہیں ہوگا۔

ام المومنین عائشہ صدیقہ رہ ہا ہے ہیں منافقین کے طرز عمل سے رسول اللہ ملتے آئے کو جو ایذ ایڈ اللہ ملتے آئے کی کوشش کی گئی تھی وہ موالات صغری کے تحت آتا ایذاء پینچی تھی یا آپ ملتے ہوئے کی ساکھ کو جس طرح دھی کالگانے کی کوشش کی گئی تھی وہ موالات صغری کے تحت آتا ہے۔ نبی عیالیہ این اللہ بن ابی کی اس زمانے میں سرگرمیوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

{من یعذرنی من رجل بلغنی اذاہ فی اهلی}۔''میرےاہل خانہ کی بابت ایک ایسے شخص کا تذکرہ کیاجارہا ہے جو میری اس جو حد درجہ شریف انفس ہے اور میں نے بھی اس میں بھلائی کے علاوہ اور کوئی چیز نہیں پائی ۔ کوئی ہے جو میری اس تکلیف کورفع کردے! مین کر سعد بن معافر ڈٹائیڈ فرماتے ہیں: اگروہ شخص فتبیلہ اوس سے ہے تو اس کام کومیرے سپرد کردے بحث ، میں اس کی گردن تن سے جدا کردوں گا ، اگروہ شخص فتر رج قبیلے سے ہے تو آپ تھم دیں ہم آپ مستی ایک کے فرمان پر ممل کرنے میں ذرا بھی تامل نہ کریں گے۔

اس بات پرخزرج کے سردارسعد بن عبادہ والنظیہ نے ایک قسم کی اہانت محسوس کی کیونکہ عبداللہ بن ابی خزرج قبیلے کے سرداروں میں سے ایک تھا بلکہ آپ طفی آپ طفی آپ کی ہجرت سے پہلے اسے اپنے سردار بننے کا بھی یفین تھا۔سعد بن عبادہ والنظیہ تناملا کر سعد بن معاذ والنظیہ سے مخاطب ہوئے اور کہا: آپ کا کہا بجانہیں ہے بخداتم اسے ہر گرفتل نہیں کر پاؤ گئی۔

یین کراُسید بن حفیر ڈٹاٹیڈ جواب دیتے ہیں بخدا آپ نے غلط بات کر کے اپنی شخصیت کو مجروح کرلیا ہے۔ ایک منافق کا ساتھ دے کرتم خود بھی منافق ہو گئے ہو۔ قریب تھا کہ اوس وخزرج کے درمیان بات بڑھ کرخون ریزی تک پہنے جاتی لیکن رسول اللہ طفی آئے کا کہ علیم اور برد بارشخصیت کی موجودگی میں ایسی نوبت نہ آئی' آپ طفی آئے نے دونوں سر داروں کو پرسکون کر کے معاملہ رفع دفع کرادیا۔ (متفق علیه)

سعد بن عبادہ ڈاٹھ کا وقتی طور پر قبیلے کی ناجا کز حمایت کرنا موالات صغر کی میں شار کیا جاتا ہے اور یہ بھی درست ہے کہ سعد بن عبادہ ڈاٹھ نے اپنے قبیلے کی حمایت میں عدل سے کا منہیں لیا۔ منافقین کے لیے نرم گوشہ رکھا لیکن یہ موالات اس درجے کی نہیں تھی جس سے کوئی کا فر ہوکر دائرہ اسلام سے خارج ہوجاتا ہے۔ موالات کی یہ شکل موالات صغر کی کے زمرے میں آتی تھی۔

اسی لیے ابن تیمیہ ورکسی فی ماتے ہیں: '' کہ خونی رشتے سے تعلق بسا اوقات ایساشدید ہوجا تا ہے کہ ایک شخص اس محبت میں مسلمانوں کے خلاف ایمان میں کمزوری کی وجہ سے ایسا قدام کر لیتا ہے جوایک بڑا گناہ تو ضرور ہوتا ہے کہایک وہ کے لیے تحفظ حاصل ہے گئین وہ کفر کے درجے تک نہیں پہنچتا ۔ حاطب بن بلتعہ ڈلاٹی کا مکہ میں اپنے رشتے داروں کے لیے تحفظ حاصل کرنے کے لیے نبی عَالِیلاً کی کشکر کشی کی اطلاع دینا اور خزرج کے سردار سعد بن عبادہ ڈلاٹی کا عبداللہ بن ابی کی وجہ سے کہنا کہتم اسے ہرگزفتل نہیں کر سکو گے اور نہ اس کی جزأت کر سکتے ہو، اسی قبیل یعنی موالات صغری کے تحت آتا ہے''ابن

تيميه كا كلام ختم هوا.

سعد بن عبادہ ڈھٹٹی ہوں یا بدری صحابی حاطب بن بلتعہ ڈھٹٹی (س) کسی سے بھی موالات صغریٰ کی قسم کے افعال ایک سے ری یا دہ مرتبہ بیں ہوئے ،کوئی شخص انہیں نظیر بنا کر موالات صغریٰ میں آگے بڑھ جائے ہااس میں تمیز بی نہ کر سکے کہ موالات صغریٰ کب تعاون اور تحالف کی شکل اختیار کر کے موالات کبریٰ بن جائے اس لیے موالات صغریٰ کوکوئی مسلمان معمولی درجے کا گناہ نہ سمجھے ،چھوٹے اقد امات سے بڑے معاملات کی راہ ہموار ہو جایا کرتی ہے۔ اس لئے ہر مسلمان کو حدد رجہ موالات صغریٰ میں پڑنے سے بعض رہنا چاہیے۔

## دسویں اصطلاح:ایمان

ایسمان: لغوی طور پرایمان کامعنی تصدیق ہے، شریعت میں اعتقاد، قول اور عمل منجملہ ایمان کہلاتے ہیں۔ ایمان اللہ کی اطاعت اور نیک عمل سے بڑھتا، نافر مانی اور بدی کے کاموں سے گھٹتا ہے۔ پھر عمل کی ایک اہم نوعیت تو الی ہے کہ وہ ایمان کے لیے شرط ہے اس پرایمان کا انحصار ہوتا ہے اور عمل کی دوسری نوعیت مسلست الایمان (ایمان کو مکمل کرنے والے اعمال) کہلاتی ہے۔ مسلست الایمان سے ایمان میں اضافہ ہوتا ہے اور نہ کرنے سے ایمان میں اسی قدر کمی ہوتی ہے۔ جہاں تک ایمان کے لئے ضروری اعمال کا تعلق ہے تو وہ ایمان کے لئے شرط ہیں ضروری عمل جو ایمان کی شرط ہے اور مسلسل سے بمان کر س گے۔ تقصیل سے بمان کرس گے۔

جیسا کہ بیان کیا گیا ہے کہ ایمان اعتقاد ، قول اور عمل کے مجموعے کا نام ہے جہاں تک اعتقاد کا تعلق ہے تو اہل علم کا اس بات پراجماع ہے کہ اعتقاد کے بغیر ایمان کا کوئی اعتبار نہیں اور اعتقاد کے بغیر وہ شخص کا فراور دائر ہ اسلام سے خارج ہے خواہ وہ نیک اعمال کرنے والا ہی کیوں نہ ہواور زبان سے اقرار ہی کیوں نہ کرتا ہو، جب تک دل میں اعتقاد نہیں ہے وہ مومن نہیں کہلا سکتا اور ایمان سے متصف نہیں سمجھا جائے گا۔ اسی بات کوسورہ منافقون میں اس طرح بیان کیا گیا۔ اسی بات کوسورہ منافقون میں اس طرح بیان کیا گیا ہے۔

﴿ اذا جاءك المنفقون قالوا نشهد انك لرسول الله والله يشهد انّ المنفقين لكذبون اتخذوا أيسمانهم جُنةً فصدّوا عن سبيل الله انهم ساء ما كانوا يعملون ذلك بأنهم امنوا ثمّ كفروا فطبع على قلوبهم فهم لا يفقهون ﴾ (المنفقون: 5-1)

''اے نبی جب بیمنا فق تمہارے پاس آتے ہیں تو کہتے ہیں ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ یقیناً اللہ کے رسول ہیں۔ ہاں اللہ جانتا ہے کہ تم ضروراس کے رسول ہو مگر اللہ گواہی دیتا ہے کہ بیمنا فق قطعی جھوٹے ہیں۔ انہوں نے اپنی قسموں کوڈھال بنار کھا ہے اوراس طرح بیلوگ اللہ کے راستے سے خودر کتے اور دنیا کورو کتے ہیں۔ کیسی بری حرکتیں ہیں جو بیہ لوگ کررہے ہیں بیسب کچھاس وجہ سے ہے کہ ان لوگول نے ایمان لاکر پھر کفر کیا اس لیے ان کے دلوں پر مہر لگا دی گئی اب یہ پچھنہیں سمجھتے۔''

ان آیات میں ان کے ایمان کے دعوے کو تسلیم نہیں کیا گیا اوراس کا سبب اعتقاد ہے، جواقر اروہ زبان سے کرتے تھے اس کا عقاد دل میں نہیں رکھتے تھے اس کے اللہ تعالی نے انہیں کا فرکھا ہے۔ سورہ نساء میں کا فرمنا فق کا تھم بھی بتلا دیا۔

﴿ انّ المنفقين في الدرك الاسفل من النار ولنّ تجد لهم نصيراً ﴾ ( النساء: 145) " يقين جانوكه منافق جہنم كسب سے ينج طبق ميں جائيں گے اورتم كسى كوان كامد دگار نہ پاؤگے۔" سورہ تو بہ ميں بھى منافقين كے لئے ان الفاظ ميں وعيد آئى ہے:

﴿وعد الله المنفقين والمنفقت والكفار نار جهنم خلدين فيها هي حسبهم ولعنهم الله ولهم عذابٌ مقيمٌ ﴾ (التوبة: 68)

''ان منافق مردوں اور عورتوں اور کافروں کے لیے اللہ نے آتش دوزخ کا وعدہ کیا ہے جس میں وہ ہمیشہ رہیں گے ، وہی ان کے لیے موزوں ہے۔ان پر اللہ کی پیٹکار ہے اوران کے لیے قائم رہنے والا عذاب ہے۔''

جیسا کہ گذشتہ سطور میں گزر چکا ہے نفاق کہتے ہیں باطن میں کفراورا نکاراور ظاہر میں اسلام اوراس کے ظاہری تفاضے پورے کرنا' منافق اپنی چالا کی سے دوفوا کدحاصل کرتے ہیں'ایک تو حدار تداد سے نی جاتے ہیں اور دوسرااسلام سے جوفوا کدحاصل ہوتے ہیں اس سے متمتع ہوتے رہتے ہیں اورا پنے زعم میں اس چالا کی سے موننین کو خوب بے وقوف بناتے ہیں ان کی اس نفسیات کوسورہ بقرہ کی آیت : 9 میں یوں بیان کیا گیا ہے:

﴿ يخدعون الله والذين آمنوا وما يخدعون الآأنفسهم وما يشعرون ﴿ (سورة البقرة: 9) ''وہ اللہ اورا يمان لانے والوں كے ساتھ دھوكہ بازى كررہے ہيں، مگر دراصل وہ خودا پئے آپ ہى كودھوكے ميں ڈال رہے ہيں اورانہيں اس كاشعورنہيں ہے۔''

ا مام قرطبی ﷺ یاس آیت کی تفسیر میں فر ماتے ہیں:'' کفر چھپا کرائیان کے اظہار سے وہ اپنی جان و مال کومحفوظ مجھ کریدیقین کر ہیٹھتے ہیں کے موثنین کو دھو کہ دے کرخو دصاف چ گئے۔''

اسلام میں خلوص نیت کی شرط ہر عمل کے لئے حتمی قرار دی گئی ہے " اندما الاعدمال بالنیات "اعمال کا دارو مدار نیت پر ہے۔ بیرحدیث اکثر محدثین نے کتب صحاح میں ذکر کی ہے صحیح بخاری میں رسول اللہ فرماتے ہیں۔

[ما من احد يشهد ان لا اله الا الله وان محمد رسول الله صدقاً من قلبه الا حرمه الله على النار }. "جو شخص صدق دل سے بيا قرار كرے كه لا اله الا الله اور گوائى دے كه ثمر الله كرسول بيں توالله تعالىٰ آگ يراسة حرام قرار دے ديتے بيں كه اسے چھو بھى سكے۔ "

حدیث سے نہ صرف بیہ مفہوم نکاتا ہے کہ اس بات کا پوراامکان ہے کہ کوئی شخص اعتقادر کھے بغیر کلمہ پڑھ لے گا بلکہ حدیث میں بید دلالت بھی موجود ہے کہ صدق دل کے ساتھ گواہی نہ دینے کی صورت میں وہ جنت میں بھی داخل نہیں ہوگا ، وہ اہل جنت کی بجائے اہل نار میں گنا جائے گا جس کلے کا زبان سے اقر ارکیا جار ہا ہے اس پرصا حب نطق کا اعتقاد بھی ہونا چاہیے اس پر کتاب وسنت میں بے ثمار دلائل موجود ہیں۔ فرقہ صر جنه اور فرقہ کر امیہ اہل سنت والجماعت کے برعکس محض زبانی اقر ارکوا یمان کے لیے کا فی قر اردیتے ہیں جو کتاب وسنت کے بالکل خلاف عقیدہ ہے ، مزید برآں اس عقیدے کی روسے تمام منافقین مئونین کہلائیں گے اور نتیجہ آئہیں اہل جنت میں بھی ثمار کرنا پڑے گا اور اس طرح نفاق سے متعلق جتنی آیات ہیں وہ بھی اپنا مفہوم کھوکر محض تلاوت کے لیے باقی رہ جاتی ہیں رہ باقی برہ جاتی ہیں ۔ بلا شبدا یمان کی تعریف میں بیبرترین عقیدہ ہے۔

موجئه یا کو امیة اپ نام اور شعارات کے ساتھ اب موجود نہیں ہے لیکن کتنے ہی لوگ خاص کر جنہیں جد ید تعلیم سے چھ نہ چھ شغف رہا ہے بلاسو چے سمجھ مرجئہ کے نئج پر چلتے ہوئے ملیں گئے بلکہ مرجۂ عادر کر امیه کے ندا ہب کو خلط ملط کر کے ایک عجیب خلفشار میں مبتلا ملیں گے۔ چونکہ یہا سے لیے کوئی نام اور شناخت نہیں رکھتے اس لیے کسی گروہ پر انگلی رکھ کر تو نہیں کہا جا سکتا کہ یہ مرج جنہ ہیں البنة انہیں آسانی سے بیجیا نا جا سکتا ہے آپ جب ان سے

پوچیں گے کہ کیاوہ لوگ جواشتر اکی' سیکولراور لادین ہیں وہ کافر ہیں یامسلمان؟ تو وہ جواب دیں گے کہ نہیں' وہ تو کلمہ پڑھتے ہیں۔اس طرح وہ محض اقسوار باللسان کو حقیقت ایمان گردانتے ہیں'اباس شخص نے خود ہی اقرار کرلیا ہے کہوہ اشتراکی ہے یالا دین'اس کے باوجود موجئة العصواس کی تکفیز نہیں کریں گے۔

## ايمان كا دوسرا ركن "قول "كي وضاحت:

قول: اقرار باللسان ایمان کی شرط ہے اوراس پرسب اہل علم کا اتفاق ہے کتاب وسنت میں اقرار باللسان کے لیے بے شاردلیلیں موجود ہیں۔رسول اللہ طاقی آئے اپنے چیا ابوطالب سے باصراریہ کہتے رہے کہ وہ زبان سے ایک باراس کلمہ لاالله الاالله کا اقرار کرلیں تووہ روز قیامت ان کے مسلمان ہونے کی گواہی دیں گے۔

ابوطالب نے کہا کہ میرے کلمہ شہادت پڑھنے میں یہ چیز مانع ہے کہ قریش کو یہ کہنے کا بہانڈل جائے گا کہ ابوطالب ساری زندگی اپنے آبائی دین پر رہااور جب مرنے لگا تو ( جینیج کے بتلائے ہوئے ) ہولناک انجام سے ڈرکراس کا کلمہ پڑھ لیااور یوں اپنے باپ دادا کے دین سے مرتد ہوکر مرا۔

اس طرح ابوطالب نے کلمہ پڑھنے سے انکار کردیا' نبی طنے آیے ابوطالب کے کلمہ نہ پڑھنے سے نہایت پر ملال ہوئے یہاں تک کہ اللہ تعالی نے بیآیات نازل فرمادیں:

﴿انك لا تهدي من احببت ولكنّ الله يهدي من يشاء﴾(القصص:56)

'' بے شک آپ ہدایت نہیں دے سکتے جسے آپ چاہیں لیکن اللّٰد ہدایت دیتا ہے، جسے وہ چاہے''۔

اوردوسری جگهفر مایا

﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوْ آ اَنُ يَسْتَغُفِرُوا لِلْمُشُو كِيْنَ وَلَوْ كَانُوْ آ اُولِي قُرُبِي مِنُ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ اَنَّهُمُ مِنُ اَصُحْبِ الْجَحِيْمِ﴾(التوبة:113)

'' نہ کسی نبی کے لیے لائق ہےاور نہ مومنوں کے لیے کہ مشرکین کے لیے بخشش طلب کریں اگر چہوہ (ان کے ) قریبی رشتہ دار ہی کیوں نہ ہوں'اس چیز کے واضح ہوجانے کے بعد کہوہ دوزخ والے ہیں''

اس واقعہ سے جو بات سامنے آتی ہے وہ میہ ہے کہ ابوطالب دل میں میہ اعتقا در کھتا تھا کہ نبی عظامیاتا کی دعوت برحق ہے لیکن قومی حمیت اور خاندانی نخو ت اور دنیا کی عارا بوطالب کے اقسر اد بالسلسان میں آڑے آئی تھی لہذا دل کا اعتقاد جب تک زبان سے اعلانیہ ادانہ ہوسوائے اکراہ کی حالت کے ،کسی شخص کوکا فرسے مومن نہیں بناتا بلکہ دنیا اور آخرت دونوں میں وہ کا فربی رہتا ہے سے بخاری اور سے مسلم کی روایت ہے '' مجھے بیتکم ہوا ہے کہ اس وقت تک لوگوں سے قبال کرتار ہوں جب تک وہ اس بات کی شہادت نہیں دے لیتے کہ لاالے الا اللہ اور محمد اللہ کے رسول ہیں ، پھر نماز قائم کریں اور زکو قدیا کریں ،ایسا کرنے کے بعد ہی وہ اپنی جانوں اور مالوں کو مجھے سے محفوظ پائیں گے سوائے اس حق کے جو اسلام کی روسے ان کے ذمہ ہوگا اور ان کے باقی معاملات (قلبی اور خفیہ ) کا حساب لینا اللہ کے ذمہ ہوگا ور ان کے باقی معاملات (قلبی اور خفیہ ) کا حساب لینا اللہ کے ذمہ ہوگا ور ان کے باقی معاملات (قلبی اور خفیہ ) کا حساب لینا اللہ کے ذمہ ہوگا ور ان کے باقی معاملات (قلبی اور خفیہ ) کا حساب لینا اللہ کے ذمہ ہوگا ور ان کے باقی معاملات (قلبی اور خفیہ ) کا حساب لینا اللہ کے ذمہ ہوگا ور ان کے باقی معاملات (قلبی اور خفیہ ) کا حساب لینا اللہ کے ذمہ ہوگا ور ان کے باقی معاملات (قلبی اور خفیہ ) کا حساب لینا اللہ کے ذمہ ہوگا ور ان کے باقی معاملات (قلبی اور خفیہ ) کا حساب لینا اللہ کو خمیات کو میں معاملات (قلبی کے حدالہ ) کا حساب لینا اللہ کے ذمہ ہوگا ور ان کے باقی معاملات (قلبی کو کا میں کو کا کی دور کی کا کی دور کی کا کی دور کی کی دور کی کی دور کی کا کی دور کی کا کی دور کی کر کی دور کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کا کی دور کی کر کی دور کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی دور

اس حدیث کی شرح میں امام نووی میں این فرماتے ہیں ،ایمان کی شروط میں دل کا اعتقادُ زبان سے اقرار اور ان تمام باتوں پراعتقاد جونبی آخرالزمان عظامی لائے ہیں سب شامل ہے۔

شخ الاسلام ابن تیمیه وسطید فرماتے میں جو خص قوت گویائی رکھتا ہواور پھرشہادتین ( لا المه الا الله اور محمد رسول الله ) کازبان سے اقرار نہ کرے وہ تمام مسلمانوں کے نزدیک کا فرہے، تمام سلف صالحین، ائمہ کرام ، اور اہل علم کے نزدیک ایسا شخص دنیاوی اور اخروی دونوں لحاظ سے کا فرہے۔ ابن تیمیه وسطیعید کا قول یہاں ختم ہوا.

## عمل بالجوارح

عمل با لجوارح: یعنی بدنی عبادات ایمان کاجزء ہیں اس کی دلیلیں سورہ بقرہ کی آیت ۱۴۳ میں نماز کے ممل کوہی ایمان کہا گیاہے.

﴿ وما كان الله ليضيع ايمانكم ﴾

"الله تمهار اسايمان كوبرگز ضائع نه كرے گا۔"

اس آیت میں ایمان سے مرادنماز ہے ،نماز ایک بدنی عبادت ہے اور قر آن میں اس بدنی عبادت کوایمان کہا گیا ہے۔ بنابریں مستیٰ ایمان میں جنسِ عمل شامل ہے ایساعمل جس کے بغیرایمان معتبر نہیں ہوتا۔

امام قرطبی وطبی وطبی وطبی الآیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ اس آیت مبارکہ میں نماز کے لیے ایمان کا لفظ استعال ہوا کیونکہ ایمان کی طرح نماز میں نیت (اعتقاد) قول (اقرار) اور فعل (بدنی عمل) تینوں عناصر من جملہ شامل ہیں۔امام مالک وطبیعی اس آیت کے متعلق فرمایا کرتے تھے کہ مجھے بیآیت پڑھ کر تعجب ہوتا ہے کہ مسو جستہ کی سطرح کہتے ہیں کہ نماز ایمان میں سے نہیں ہے۔

صیح بخاری میں ابوهریه و و و ایت ہے {سُئلَ أَیّ العمل افضلُ؟}" کون سائمل سب سے افضل ہے؟" تورسول الله طفق الله و رَسُوله ﴾"الله يو رَسُوله و رَسُول مِن الله و رَسُوله و رَسُول و رَسُوله و رَسُولُه و رَسُولُه و رَسُولُه و رَسُولُه و رَسُولُه و رَسُوله و رَسُولُه و رَسُلُه و رَسُمُ و رَسُولُه و رَسُولُه و رَسُولُه و رَسُولُه و رَسُولُه و رَسُلُه و رَسُولُه

صیح بخاری کی اس حدیث میں نبی آخرالز مان عظیظائے ایمان کوعمل میں شار کیا ہے اوراسکوتمام اعمال میں سے افضل ترین عمل قرار دیا ہے۔

مسلم مي روايت - إالا يمان بضع وسبعون شعبة فافضلها قول لا اله الا الله و ادنا ها اماطة الاذى عن الطريق و الحياء شعبةٌ من الايمان }

''ایمان کے ستر سےاوپر درجے ہیں ان میں افضل ترین درجہ لاالله الله کا قرار ہےاورایمان کا آخری درجہ ایذاء پہنچانے والی چیز کاراستے سے ہٹانا ہے نیز حیاء (شرم وحیاء ) بھی ایمان کے درجات میں سے ایک درجہ ہے'۔ اس حدیث میں راستے سے تکلیف دہ چیز کاراہ گیروں سے ہٹالینا اور شرم وحیاء دونوں عمل ہیں اور انہیں ایمان میں شامل کیا گیا ہے۔

قبیلے عبدقیس کے وفد سے آپ طنے آپائے کہا {آمر کم بالایمان بالله }''میں تہمہیں اللہ پرایمان کا للہ کا دعوت دیتا ہوں، کیا تہمہیں معلوم ہے کہا کیا اللہ پرایمان لانے سے کیا مراد ہے۔ وفد نے جواب دیا کہ اللہ اوراس کا رسول طنے آئے ہی بہتر جانتے ہیں، فرمایا شہادتین کا اقرار کرنا، نماز قائم کرنا، ذکو قادا کرنا، رمضان کے روز سے رکھنا اور یہ کہتم مال غنیمت میں سے یانچواں حصہ نکالا کروگے۔''

اس حدیث کوامام بخاری وطنی اورامام سلم وطنی نے روایت کیا ہے۔ یہاں بھی رسول اللہ طنی ویا نے ایمان کی تعریف میں بدنی اعمال کوشامل کیا ہے۔ ایمان کی تعریف میں بدنی اعمال کوشامل کیا ہے۔

بخاری و مسلم کی ایک اور روایت میں بعض کبیر ہ گنا ہوں کے ارتکاب کی صورت میں ایمان کی نفی کی گئی ہے ،رسول اللہ طفی آنے فرمایا'' کوئی زنا کار ایمان کی حالت میں بدکاری نہیں کرتا ،اور نہ ہی ایمان کی حالت میں چور چوری کرتا ہے اسی طرح شراب پینے والاایمان کی حالت میں شراب نوشی نہیں کرتا''۔

جامع العلوم میں ابن رجب والنظیم کی کھتے ہیں ،اگران کبائر کا چھوڑ نا ایمان میں شامل نہ ہوتا تو رسول اللہ عظیمین طفیمین ان کبیرہ گنا ہوں کے مرتکب سے لفظ ایمان کی نفی نہ کرتے ، نام کا اطلاق جس چیز پر ہوتا ہے جب تک اس کے چندا جزاء یااس چیز کی چند صفات اس سے الگ نہ کر لی جائیں اس وقت اس نام سے جو چیز موسوم ہوتی ہے،اس نام کی نفی نہیں ہوسکتی۔

مذکورہ بالانصوص ما ثورہ کے بعد ہم سلف صالحین ،ائمَہ کرام اوراہل علم کے اقوال بیان کرتے ہیں جس میں وہ ایمان کوقول،اعتقاداورعمل کامجموعہ کہتے ہیں۔

امام بخاری کہتے ہیںا یمان قول اور عمل سے مرکب ہے ' بڑھتا بھی ہے اور گھٹتا بھی ہے۔

عمر بن عبدالعزیز عرب النیابیہ نے تمام شہروں کے عاملین کولکھا، ایمان کے کچھ فرائض ہیں کچھا عمال (شرائع) ہیں، ایمان کی کچھ حدود ہیں اور کچھ نتیں ہیں جس نے ان سب کو پورا کیااس کا ایمان بھی پورا ہو گیا'جوان کی پحیل نہیں کرسکااس کا ایمان بھی مکمل نہ ہوا، اگر میں تم میں جیتار ہاتو میں اسے اس طرح بیان کر کے رہوں گا کہ تم اس پڑمل کرسکو ،اگر میں مرجا تا ہوں تو مجھے تم میں جینے کی کچھ بہت خواہش نہیں ہے''۔

ابن رجب عُرِلْسَيْ اپنی کتاب جامع العلوم میں لکھتے ہیں کہ سلف صالحین نے اس شخص کی شدید فدمت کی ہے جوا عمال کوا یمان سے خارج کرتا ہے۔ سعید بن جبید ' میمون بن مھران' قتادہ ' ایوب سختیانی ' ابسراھیم نخفنی ' زھری اور یحی بن اببی کشیر اُئے اللہ وغیرہ اس بات کودین میں نئی بات سے تعبیر کرتے ہیں لیخی قدول مُحدَثُ (دین میں بدعت نکالنا' ایسی بات جس کی نظیر صحابہ کرام میں نہاتی ہو ) ابن رجب عُراسی مزید کھتے ہیں امام تُوری عُراسی کہتے سا ہے۔ کھتے ہیں امام تُوری عُراسی کہا کرتے تھے یددین میں نئی بات ہے ہم نے اپنے چھیلوں کواس کے برعکس کہتے سنا ہے۔ کست بیں امام توری عُراسی میں امام شافعی عُراسی پر فرماتے ہیں صحابہ اور صحابہ کے بعد آنے والے تا بعین کا اس بات پر ایمان ہو جائے تو ایمان نہیں رہے گا۔

ابن تیمیہ ورسی ہے۔ ابن معلی و الارشاد ''کے حوالے سے شہرستانی کے استادابوقا ہم انصاری ورسی کے استادابوقا ہم انصاری ورسی کے ایک قول ذکر کرتے ہیں جوانہوں نے ابی معالی ورسی ہے کہا تھا ہم اور ہمارے ہم خیال یہی عقیدہ رکھتے ہیں ، یہی قول ہم سے پہلے والے اہل الحدیث کا ہے کہ اطاعت شعاری کے سارے کام فرضی ہوں یانفلی جے سلف صالحین اللہ کے ان فرامین سے تعبیر کرتے ہیں جن کا بجالا نا مطلوب ہے فرضی ہوں یانفلی ،اطاعت کے یہ کام ایمان ہیں اور اسی طرح اللہ نے جن کام ول سے روکا ہے خواہ حرام ہوں یا مکروہ ان سے رک جانا بھی ایمان ہے۔ ابن تیمیہ ورسی ہوں یا کہ بی اور دوسرے انکہ سلف صالحین اللہ گا ہے۔

ا بن رجب ولطني صحيح بخاري كي شرح فتح الباري ميں لکھتے ہيں ؛ اکثر اہل علم كا يہي قول ہے كہ ايمان قول اورممل کا نام ہےاسی برائمہ کرام اورعلمائے عظام کا اجماع ہے،امام شافعی ڈیلٹیجیہ کہتے ہیں 'صحابہاور تابعین کا اس بر اجماع ہے ۔ ابوثور مُشکیبی نے بھی یہی کہا ہے کہ اس پراجماع ہے ۔ آ گے چل کر لکھتے ہیں ؛ امام اوزا می مُراشکیبا سینے پیش روائمہ کرام کے حوالے ہے کہتے تھے کہ سلف صالحین ایمان اورعمل میں تفریق نہیں کیا کرتے تھے۔اہل سنت والجماعت کے اس قول کو بیشتر علمائے سلف نے بیان کیا ہے۔فضیل بن عیاض وطنے پیاور وکیج بن جراح وطنے پیہ بھی اہل سنت والجماعت كاليمي قول ذكركرتے ہیں۔

ایمان قول او ممل کانام ہے یہی قول حسن ، سعید بن جبیر ، عمر بن عبد العزیز ، عطاء ، طائوس ' مجاهد' شعبی ، نخعی اور زهری کا بھی ہے ' ثوری ، اوزاعی ' ابن مبارک ، مالک ، شافعی ، احمد ، اسحاق ، ابو عبید ، ابو ثور ﷺ وغیرہ بھی یہی کہتے ہیں کہ یمان قول اورممل کو کہتے ہیں۔

مٰدکورہ بالا بحث اورسلف صالحین کے اقوال کی روسے ایمان میں عمل بالہوارح شامل ہے کیکٹ ممل کی حثیت ایمان کے لیے شرط ہے جس کے بغیر ایمان معتبر نہیں ہوتا یاعمل سے ایمان مکمل ہوتا ہے اگلی سطور میں ہم اس قضیہ کو تفصیل سے بیان کریں گے۔ بیمسلماس لیے بھی نازک ہے کہ اگر عمل ایمان میں شامل ہے تو اس صورت میں عمل کی غیرموجود گی میں ایمان کی بھی نفی کرنا پڑے گی۔

اصل میں عمل کی دواقسام ہیں'ایک قتم کاعمل ایمان کی شرط ہے اور اس کی غیر موجود گی میں ایمان کی بھی نفی ہوتی ہےاورا یک قتم کاعمل ایمان کی تنحیل کرنے والا ہوتا ہے۔کتاب وسنت اورسلف صالحین کے اقوال اس بات پر دلالت کرتے ہیں، پس ہروہ عمل جوتو حید کے تفاضوں میں سے ہےا یسے عمل کا ترک کرنا جوتو حید کا تفاضا ہو، نواقص ا بمان میں شار ہوگا ،اسی طرح ایساعمل جس کے کرنے ہے شرک ہوتا ہوا سعمل کوچھوڑ نا بھی ایمان کی شرط میں شار ہوگا ،مثال کےطور پرغیراللّٰہ کی عبادت جبیباعمل' نواقص ایمان میں سے ہےاسی طرح کسی صنم یا قبرکوسجدہ کرنا، بلاا کراہ کلمہ کفر ادا کرنے کاعمل کرنا جبکہ اس میں جہالت کا عذر قابل قبول نہ ہو، اسلام اور اللہ کے اساء الحسنی کا مذاق اڑانا، اسی طرح الیی مجلس میں بلاا کراہ بیٹھے رہنا جہاں دین کا مُداق اڑایا جاتا ہوسوائے اس بات کے کہ وہ مُداق اڑانے والوں کواس کام سے روکتا ہو،شتم الرسول طنے ﷺ بالا جماع نواقض اسلام میں سے ہے،طاغوت سے فیصلہ کرانے کاارادہ کرنا۔غیر

الله کے قوانین کو نافذ کرنایا اسلام کے مقابلے میں قانون سازی کرنا اس طرح کہ ایک سز االلہ کی حدہے ،اس حد کی بجائے کوئی اور سزا تجویز کرنا 'غیراللہ کے قوانین کو تحفظ فراہم کرنا ،مسلمانوں کے خلاف کا فروں سے تعاون کرنایا ان کی قوت میں اضافے کا سبب بننا۔

اسی طرح کوئی شخص اسلام میں اطاعت کا کوئی فعل نہیں کرتا یعنی اس سے عمل کی جنس میں سے کوئی کام باوجود موقعہ ہونے اور صلاحیت ہونے کے نہیں کیا ہوتا اور اس پر کوئی اکراہ اور خوف بھی نہیں ہوتا، اسی طرح جادو کرنا میہ تمام اعمال یاان میں سے کوئی ایک عمل ، نواقض ایمان میں شار ہوتا ہے۔ ان افعال کے بعد زبان سے ایمان کے اقرار کی کوئی قیمت نہیں رہتی اور بیا فعال مجر دسرز د ہونے سے دائرہ اسلام سے خارج کردینے والے ہیں خواہ وہ انہیں جائز نہ بھی کے۔

بنابریں ان افعال کا ترک کرنا ایمان کی شرط ہے اور ایمان کے ثبوت کے لیے ضروری ہے کوئی شخص غیر اللہ کی عبادت کے ساتھ اللہ کی عبادت بھی کرتا ہوتو ہے اسے دائر ہ اسلام سے خارج کرنے میں مانع نہیں ہے۔سور پخل میں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے :

﴿من كفر بالله من بعد ايمانه الآمن اكره وقلبه مطمئنٌ بالايمان ولكن من شرح بالكفر صدراً فعليهم غضبٌ من الله ولهم عذابٌ عظيم﴾(سورة النحل:106)

ترجمہ:''جو خص ایمان لانے کے بعد کفر کرے گا (وہ اگر) مجبور کیا گیا ہواور دل ااس کا ایمان پر مطمئن ہو (تب توخیر) گرجس نے دل کی رضامندی سے کفر کو قبول کر لیا اس پر اللہ کا غضب ہے اور ایسے سب لوگوں کے لیے بڑا عذاب ہے۔''

سورہ توبہ میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ ولئن سئلتهم ليقولنّ إنّـما كنّا نخوض ونلعبقل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون لاتعتذرواقدكفرتم بعد ايمانكم ﴾(سورةالتوبة:66)

''اگران سے پوچھوکتم کیابا تیں کررہے تھے، تو حجٹ سے کہددیں گے ہم تو ہنسی مذاق اور دل گی کررہے تھے۔ان سے کہو'' کیا تمہاری ہنسی دل گی اللہ اوراس کی آیات اوراس کے رسول مشکھیاتی ہی کے ساتھ تھی؟ اب عذرات نہ تراشو۔ تم نے ایمان لانے کے بعد کفر کیا ہے۔''

اورآیت ۴ کمیں اللہ تعالی فرما تاہے:

﴿ يحلفون بالله ما قالوا ولقد قالوا كلمة الكفر وكفروابعد إسلامهم ﴾ (سورة التوبة:74) "يوك الله كي قسمين كهاتي بين كه انهول نے وہ بات نہيں كهى حالا نكه انهوں نے واقعى كفركى بات كهي تقى اور (اس طرح) انهول نے اسلام لانے كے بعد كفراختياركيا۔"

شخ الاسلام ابن تیمیہ وطنی فرماتے ہیں: جس نے اپنے ارادے سے بلاا کراہ اللہ یااس کے رسول کو گالی دی تو وہ دنیاوی اور اخروی کیا ظ سے کافر ہے اسی طرح جس نے کلمہ کفرادا کیا یا اللہ یااس کی آیات کا فداق اڑا یا تو وہ بھی دنیاوی اور اخروی کیا ظ سے کافر ہے۔ بیدا کی بات ہے کہ بید بن کے ضروری علوم میں سے ہے اور جہل کا عذر قابل دنیا وی اور اخروی کیا ظ سے کافر ہے۔ بیدا کی بات ہے کہ بید بن کے ضروری علوم میں سے ہے اور جہل کا عذر قابل قبول نہیں ہوتا۔ فقاد کی میں ہی ایک اور جگہ کھتے ہیں: امام احمد بن خبراللہ ور شیاری میں ایک اور جگہ کھتے ہیں: امام احمد بن خبلہ کے دیا ابن کذا و کذا أنت و روایت کرتے ہیں کہ امام احمد بن خبل ور بھی اور تیرا خالق بھی' انہوں نے کہا کہ ایسا محض مرتد ہے ،عبراللہ ور شیاری کہتے ہیں کہ میں نے کہا کہ ایسا شخص مرتد ہے ،عبراللہ ور شیاری کہتے ہیں کہ میں نے کہا کہ کیا آیا ہے اسے قل کریں گے تو فرما یا ہاں میں اسے قل کروں گا۔

اللّٰد کی آیات کا مٰداق اڑاناان اعمال میں سے ایک ہے جس کی تکفیر کتاب اللّٰہ میں کی گئی ہے سورہ نساء کی آیت ۴۴۰ میں اللّٰہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ وقدنزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره إنكم إذا مثلهم ﴾ (سورة النسآء: 140)

''الله اس کتاب میں تم کو پہلے ہی تھم دے چکا ہے کہ جہاں تم سنو کہ الله کی آیات کے خلاف کفر ربکا جارہا ہے اور ان کا مذاق اڑا یا جارہا ہے وہاں نہ بیٹھو جب تک کہ لوگ کسی دوسری بات میں نہ لگ جائیں۔اب اگرتم ایسا کرتے ہوتو تم بھی انہی کی طرح ہو۔''

مسلمانوں کےخلاف کفارسے تعاون کرنا بھی ایباعمل ہے جس کی کتاب اللہ میں تکفیر کی گئی ہے۔

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ ياأيها الذين آمنوا لاتتخذوا اليهود واالنصاري أولياء بعضهم أولياء بعض ومن يتولهم منكم فإنه منهم (المائدة: 51) ''اے وہ لوگو، جوابیان لائے ہو، یہود یوں اورعیسائیوں کواپنار فیق نہ بناؤ ،یہآلیس ہی میں ایک دوسرے کے رفیق میں اورا گرتم میں سے کوئی ان کواپنار فیق بنا تا ہے تواس کا شار بھی پھرانہیں میں ہے''

طاغوت سے *کفر کرنے کی بجائے اس کے* پاس فیصلہ کرانے کا ارادہ کرنا بھی نواقض ایمان میں سے ہے، سورہ نساء میں اللّٰد تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ أَلَم تَر إلى الذين يزعمون أنهم آمنوا بِما أنزل إليك وما أنزل من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريدالشيطان أن يضلهم ضلالا ً بعيدا ﴾ (سورة النسآء: 60)

''اے نبی علیہ اللہ تم نے دیکھانہیں ان الوگوں کو جودعویٰ تو کرتے ہیں اس کتاب پر جوتمہاری طرف نازل کی گئی ہے اور ان کتابوں پر جوتم سے پہلے نازل کی گئی تھیں، مگر چاہتے یہ ہیں کہ اپنے معاملات کا فیصلہ کرانے کے لیے طاغوت کی طرف رجوع کریں، حالانکہ کہ انہیں طاغوت سے تفرکر نے کا حکم دیا گیا تھا شیطان انہیں بھٹکا کرراہ راست سے بہت دور لے جانا جا ہتا ہے۔''

سورہ نساء میں رسول اللہ ط<del>شی آی</del>ا ہے فیصلہ نہ کرانے والوں سے ایمان کی نفی کی گئی ہے۔

ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فلا وربك لا يؤ منون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثمّ لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلّموا تسليماً (سورةالنسآء:65)

''اے محمد طفی آنی تمہارے رب کی قتم یہ بھی مؤمن نہیں ہو سکتے جب تک اپنے باہمی اختلافات میں بیتم کو فیصلہ کرنے والا نہ مان لیس یا بھر جوتم فیصلہ کرواس پراپنے دلوں میں بھی کوئی خفگی نہ محسوں کریں، بلکہ سر بسر تسلیم کرلیں۔'' کتاب بتیان میں ابن قیم وطفیجہ اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں،اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں اپنی ذات

کیاب بییان بین ابن ہم وصطیعہ اس ایت کی سیرین فرمائے ہیں،التدلعای کے اس ایت بین اپی ذات مبار کہ کی شم کھائی ہے اوراس میں شدت پیدا کرنے کے لیے حرف نفی لائے شیم کی ابتداء کی ہے اس طرح پرزورقیم کے بعد جو بات کہی جارہی ہے وہ بیہ ہے کہ تمام انسانوں سے ایمان کی نفی کی جارہی ہے۔اس وقت تک جب تک وہ اپنے تمام بڑے چھوٹے متنازع امور کا فیصلہ خواہ اصول شریعت سے ہوں یا فروعی مسائل ہوں،رسول اللہ میشے تیاز کے فیصلہ کن شخصیت تسلیم نہیں کرلیا جاتا ، بلکہ فیصلہ کن شخصیت تسلیم کر لینے سے بھی ایمان نہیں آتا جب تک دل ان فیصلوں پر مطمئن ہو،انہیں بنی برحکمت جانے ،اورخوشی خوشی انہیں قبول کرے ۔ پھراس پرمستزاد کوئی اعتراض یا فیصلے کے لیے کہیں اور رخ کرنے کا خیال بھی دل میں نہ آئے تب کہیں جا کروہ صاحب ایمان کہلائیں گے۔

نماز کا تارک بھی کافر ہے یہی درست اور کتاب وسنت اور اقوال سلف کے موافق بات ہے۔ تارک نماز کو آپ مطابع ہے۔ تارک نماز کو آپ مطابع ہیں محمد مطابع ہیں کرتے تھے۔ صحابہ نماز چھوڑنے کے علاوہ کسی اور عمل پر کفر کا اطلاق نہیں کرتے تھے۔

صیح ترغیب وتر ہیب کے اس اثر میں مذکورہ کفر کی تاویل کفر اصغر سے کرناکسی طرح بھی درست نہیں ہے ۔اگرترک نماز بھی عملی گناہوں کی اس صنف سے ہوتا جس کے لیے کفر اصغر کی اصطلاح استعال ہوتی ہے ، کیونکہ ایسے گناہوں کے لیے جن کے لیے کفر اصغر کی اصطلاح استعال ہوسکتی ہو،اسے صحابہ مطلق کفر سے تبعیر نہیں کیا کرتے تھے ۔اگراس فرق کوتسلیم نہ کیا جائے تو پھر ہر گناہ کے بلکہ اس کے لیے کفر اصغر یا کفر دون کفر کی اصطلاح استعال کرتے تھے،اگراس فرق کوتسلیم نہ کیا جائے تو پھر ہر گناہ کے لیے کفر بمعنی کفر اصغر کا استعال درست قرار پائے گا۔ مذکورہ بالا روایت میں بھی کفر کا لفظ مطلقاً استعال ہوا ہے اور اس سے کفرا کبرہی مراد ہوتا ہے۔

حنبل وسليد ميدى وايت كرتے بيں ميدى وايت كرتے بيں ميدى وسليد كتے بين كه مجھے بتاايا گيا كہ اوگ ايسے شخص كوصاحب ايمان كہتے ہيں جوفر اكفن توادانه كرتا ہوليكن ان كى فرضيت كا اقر اركرتا ہؤ ( يه اقر اركرتا بى اس كے صاحب ايمان ہونے كى دليل ہے ) پران الوگوں كا يہ بھى عقيدہ ہے كہ ايسا شخص جوعم بحر قبله كى خالف سمت ميں نمازادا كرتار ہے تو وہ بھى مومن رہتا ہے جب تك قبله كى طرف منه كر كے نماز پڑھنے كاصرت انكار نه كرد به امام ميدى سے ان لوگوں كا تم بوجھا گيا توانہوں نے جواب ديا { قبلت هذا الكفر الصواح } ""كتاب وسنت اور اہل علم كى رائے كے خلاف يو تھيده كفر بواح ، ہے "اللہ تعالى كاار شاد ہے۔ ﴿ وَمَا امْرُو اللّهُ لِيعبُدُو اللّهُ مخلصين له اللّه ين الله عندا الكفر البينة : 5)

ترجمہ: ''حالانکہ ان کو یہی تھم دیا گہاتھا کہ خالص اللہ ہی کی عبادت کے خیال سے یکسو ہوکراس کی عبادت کریں۔'' حنبل عِلسِّی کہتے ہیں میں نے ابو عبداللہ بن خنبل عِلسِی (امام احمد بن خنبل عِلسِّی) کو کہتے سنا ہے کہ جواس قسم کا عقیدہ رکھتا ہے وہ اللہ اور رسول مِلسِّے اَبَیْمَا کی دعوت کار دکرنے والا اور اللہ کے ساتھ کفرکرنے والا ہے۔

فقاوی ابن تیمید میں ابن تیمید و الشیایہ کھتے ہیں فرض کروایک قوم نبی علید اسلام سے جاکر یوں کہتی ہے کہ ہم اس دین پرصدق دل سے ایمان بھی لے آتے ہیں جو آپ ملٹے آتے پیش کیا ہے، شہاد تین کا زبان سے اقرار بھی کرتے ہیں لیکن اس کے بعد نہ آپ مشیقاتی کے اوامر میں سے کسی ایک بڑمل کرتے ہیں اور نہ ہی آپ مشیقاتی کے جن چیزوں سے منع کیا ہے ان سے رکتے میں ،ہم نماز'روز ہ' جج نہیں ادا کرتے ،آپس میں ایک دوسرے سے پیج نہیں کہتے ،امانت حق دارکوادانہیں کرتے ،عہد پورانہیں کرتے ،رشتے داروں کےحقوق بھی ادانہیں کرتے ،اورخیر کے کاموں کو سرے سے اختیار ہی نہیں کرتے بلکہ شراب نوشی کریں گے محارم رشتہ داروں سے بدفعلی کریں گے، آپ ملتے علیہ کے ساتھیوں اور آپ ملتے علیے کی امت میں سے جو قابوآئے گا اسے قبل بھی کریں گے،ان کے اموال لوٹیں گے،خود آپ طشے بیجی ہماری تلوار ہے محفوظ نہیں رہ یا ئیں گے علاوہ ازیں ہم مسلمانوں کے مقابلے میں ان کے مخالف برسر پیکار گروہ میں شامل ہوکر جنگ کریں گے۔ امام ابن تیمیہ مجانشے پیاس فرضی حکایت کے بعد فرماتے ہیں:۔ کیا دنیا کا کوئی ہوت مند شخص اس کا یہ جواب دے سکتا ہے کہ اس قوم سے نبی عظاظا فر مائیں گے کہتم اس کے باوجود کیے مومن ہو ، کیونکہ تم نے زبان سے شہاد تین کا اقرار کیا ہے اور دل میں اس کی تصدیق کی ہے۔اب روز قیامت میں تمہارے حق میں شفاعت بھی کروں گا ،اور بیامید بھی رکھی جائے گی کہتم میں سے کوئی دوزخ میں بھی داخل نہیں ہوگا ۔ یقیناً مسلمانوں میں سے ہڑخص اس کا بیہ جواب دے گا کہ نبی علیہالسلام ان سے کہیں گے کہتم دنیا کےسب سے بڑے کافر ہو،اورا گرانہوں نے اس کی فوری تلافی کرتے ہوئے تو بہنہ کی توان کی گر دنیں اڑا دیں گے۔ابن تیمیہ عِرایشیایہ کا قول یہال ختم ہوتا ہے۔

توحیدباری تعالی کو ثابت کرنے والے اعمال کے متعلق محمد بن عبدالوہاب وسطیر کہتے ہیں؛ اس بات میں کوئی اختلاف نہیں پایا جاتا کہ توحید کا اعتبار دل ، زبان اور عمل کے ذریعے ہوگا ، ان تین میں سے کوئی ایک بھی رہ جاتا ہے تو وہ دائرہ اسلام میں داخل نہیں ہوگا ، توحید کی معرفت کے ساتھ اگر وہ توحید پرعمل پیرانہیں ہوتا تو وہ برستور کا فرگنا جائے گابالکل اسی طرح جیسے ابلیس اور فرعون کو توحید کی معرفت نے بدترین کفر سے نہیں نکالاتھا اسی طرح توحید پرعمل پیرانہ ہونے والا باوجود توحید کی معرفت کے کا فربی رہے گا۔ اگر توحید پر بظاہر عمل کرتا ہے ، لیکن نہ توحید کافہم رکھتا ہے اور نہ دل میں اعتقاد تو ایسا شخص منافق ہے اور منافق ، کا فرسے بھی بدتر ہوتا ہے کیونکہ اللہ تعالی فرما تا ہے۔ ﴿ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ

سب سے نیچ طقے میں جائیں گے۔''

مذکورہ بالا بحث کا خلاصہ یہ ہے کہ توحید پر دلالت کرنے والے اعمال ایمان کی شرط ہیں یعنی شرک سے اجتناب کرنا اور توحید کے بیے نماز اوا کرنا ، ایمان کی شروط ہیں اگر یہ اعمال نہیں ہیں تو ایمان بھی نہیں ہے ، توحید کے متقاضی اعمال کے علاوہ دیگر اعمال ایمان کو یکے بعد دیگر کے ممل کرتے چلے جاتے ہیں ،ان اعمال کے کرنے سے ایمان بڑھتا ہے اوران اعمال میں کمی کرنے سے اس کے بقدر گھٹتا ہے، جبیبا کہ سورہ انفال میں اللہ تعالی فرما تا ہے ؛

﴿وإذا تليت عليهم آياته زادتهم ايمانا ﴾ (سورة الانفال: 2)

ترجمه:''اور جبان پر ہماری آیات پڑھی جاتی ہیں توان وہ ان کے ایمان کو بڑھادیتی ہیں۔''

اسى طرح سورة توبه مين فرمايا:

﴿وإذا ما أنزلت سورـة فمنهم من يقول أيّكم زادته هذه إيماناً فأمّا الّذين آمنوا فزادتهم إيماناً وهم يستبشرون﴾(التوبة:124)

''جب کوئی نئی سورت نازل ہوتی ہے توان میں سے بعض لوگ (مذاق کے طور پر مسلمانوں سے ) پوچھتے ہیں کہ'' کہوتم میں سے کس کے ایمان میں اس سے اضافہ ہوا؟ (اس کا جواب ہیہ ہے کہ ) جولوگ ایمان لائے ہیں ان کے ایمان میں تونی الواقع (ہرنازل ہونے والی سورت نے ) اضافہ ہی کیا ہے اور وہ اس سے دل شاد ہیں۔''

سنن ابن ماجہ میں جندب بن عبداللہ ڈاٹٹؤ کہتے ہیں ؟ ہم نے لڑکین میں نبی علیہ ﷺ کی صحبت پائی تھی ، ہمارا طریقہ یہ ہوا کرتا تھا کہ ہم قرآن سکھنے سے پہلے ایمان سکھنے ، پھرایمان کے بعد جب قرآن سکھنے تو ہماراایمان اور بڑھ جاتا۔

دوسری روایت ابوسعید خدری ڈاٹٹؤ کی ہے جس میں ایمان کے گھٹٹے اور بڑھنے کو با قاعدہ عرب میں رائح اوزان کی مطابقت سے بتلایا گیا ہے۔

حضرت ابوسعید خدری ڈٹاٹئڈ رسول اللہ طنے بین کہ اہل ایمان میں سے جولوگ دوزخ میں ہوں گے ان سے اللہ تعالیٰ دوزخ سے نکا لنے کے بعد فرمائے گا کہ وہ جن کو دوزخ میں مومن پاتے تھے انہیں دوزخ سے نکالین ، نکالوخواہ اس کے دل میں ایک دینار کے وزن کے برابر ایمان ہے، پھر فرمائے گا ، جس کے

دل میں نصف دینار کے وزن کے برابرایمان ہے اسے بھی دوزخ سے نکالواور رب کریم اسی طرح وزن کو گھٹاتے جائیں گے یہاں تک کہ جس کے دل میں ذرے کے برابرایمان ہو گا اسے بھی دوزخ سے نکالا جائے گا ،ابوسعید خدری بڑاٹھ کہتے ہیں کہ جو شخص اسے بچنہیں مانتا تو اسے بیآیت پڑھکر سناؤ۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿إِنَّ الله لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة يضاعفها و يؤت من لدنه أجراً عظيماً ﴾ (النساء: 40)

'' اللّٰدکسی پر ذرہ برا بربھی ظلم نہیں کرتا اگرکوئی ایک نیکی کرتا ہوتووہ اسے دو چند کر دیتا ہے اور پھراپنی طرف سے بڑا اجرعطاءکرتا ہے۔''

یہ اوزان گناہ گارمومنین کے ہیں جنہیں شفاعت نصیب ہوگی ،صحابہ ﷺ پریہ بات بالکل عیاں تھی کہ ایمان گھٹتا اور بڑھتا ہے ،عبداللہ بنعمر ڈلٹٹو سے پوچھا گیا ،کیا صحابہ ہنس دیا کرتے تھے ۔تو انہوں نے فر مایا ،ہاں اور ایمان ان کے دلوں میں مانند پہاڑوں کے ہوا کرتا تھا۔

یہاں ایک اور خمنی مسئلے کی وضاحت کردینا بھی ضروری ہے کہ اگر اعمال کو ایمان کہاجا تا ہے اور اسلام سے بھی اعمال مراد ہوتے ہیں تو پھر ایمان اور اسلام ہم معنی ہیں اور ان میں کوئی معنوی فرق نہیں۔اگلی سطور میں ہم اسی فرق کو تفصیل سے بیان کریں گے

## ايمان اور اسلام ميل فرق:

علمی نصوص اور اہل علم کے اقوال کا خلاصہ یہ ہے کہ ایمان سے بعض دفعہ اسلام کے علاوہ ایک معنی مراد ہوتا ہے الیمن ہے اور اسلام بھی کتاب وسنت میں بہت سارے مقامات پر ایمان کے علاوہ دوسرے معانی پر دلالت کرتا ہے ، کیک کتاب وسنت میں ایسے مقامات بھی بیش جہاں ایمان میں اسلام مضمن ہوتا ہے اور ایسے مقامات بھی بکثر ت ہیں جہاں اسلام کا معنی ایمان کوشامل کیے ہوتا ہے ، اس کی مثالیں ہم اگلی سطور میں پیش کرتے ہیں۔
کتاب وسنت میں ایمان اور اسلام کی اصطلاحات کا الگ استعال جہاں ایمان اور اسلام ایک ساتھ استعال ہوں کتاب وسنت میں ایمان اور اسلام کی اصطلاحات کا الگ استعال جہاں ایمان اور اسلام ایک ساتھ استعال ہوں وہاں ایمان سے مراد دل کا اعتقاد اور دل کے اعمال (محبت وارفکی خشیت امید یقین) مراد ہوتے ہیں اور اسلام سے بدنی عبادات مراد ہوتی ہیں اس کی مثال حدیث جریل ہے جس میں نبی عباد ایمان کی بابت جواب دیا کہ ایمان بہت کے داللہ بر ، اس کے فرشتوں پر ، اس کی نازل کر دہ کتابوں پر ، اس کے رسولوں پر ، روز آخرت پر اور اچھی تقدیم یابری

تقدیر کے برپاہونے پرکامل ایمان رکھنا جبکہ اسلام کی بابت آپ طینے پیٹر نے جواب دیا کہ لا المسه الاالمله اور محمد رسول اللہ کی گواہی دینا، نماز قائم کرنا، زکو قادا کرنا، رمضان کے روزے رکھنا اور صاحب استطاعت ہونے پر بیت اللہ کا حج کرنا۔ بیحدیث امام سلم نے بیان کی ہے۔ نیند کی دعاؤں میں سے ایک دعاء کے الفاظ میں بھی ایمان اور اسلام الگ الگ معنوں میں استعال ہوئے میں دعاء کے الفاظ بیہ ہیں۔

{اللهم من احييتة منا فاحيه على الاسلام } "اے مارے پروردگار توعلی اصبح مم میں سے جے بھی بيدار کرے تواسے اسلام پر بيدار کرنا اور '' (من تو فية منا فتو فه على الايمان )" جے موت سے ہم کنار کرنا ہواسے ايمان پرموت دينا۔''

جامع العلوم میں امام ابن رجب وطنی اس دعامیں اسلام اور ایمان کے اس فرق کے لطیف پہلو ہتلاتے ہوئے فرماتے ہیں کہ انسان بیدار ہوکر بدنی عبادات سے اللہ کوراضی کرتا ہے اس لیے دعامیں آپ طنے آئے التجاکی کہ بیداری اسلام پر ہو یعنی بدنی عبادات کی توفیق کے ساتھ اور مرنے والا دل کی تصدیق ہی لے کر قبر میں جاتا ہے بدنی عبادت اس سے متوقع نہیں اس لیے حالت بیداری میں اسلام کی توفیق اور موت کی صورت میں تصدیق کی توفیق مائی جاتی ہے۔

دوسری جگہ سے بھاری میں مسلمان کی تعریف کرتے ہوئے آپ مسلمان ہے۔ یہاں بنوں بدنی اعمال نے ہاری طرح نماز پڑھی ،ہمارے قبلہ کواپنا قبلہ بنایا اور ہمارے ذبیحہ کو کھایا ،تو تمہارے لیے وہ مسلمان ہے۔ یہاں بنوں بدنی اعمال بیں اور ان اعمال کے لیے اسلام کی اصطلاح استعال ہوئی ہے کیونکہ اسلام پر چلنے والے کو مسلمان کہتے ہیں اور حدیث میں بھی یہ الفاظ استعال ہوتے ہیں 'نذال کے المسلم ''یہ تمہارے لیے مسلمان ہے۔ کسی شخص نے آپ مسلم کی یہ الفاظ استعال ہوتے ہیں 'نذال کے المسلم ''یہ تمہارے لیے مسلمان ہے۔ کسی شخص نے آپ مسلم کے بیان اور ہاتھ سے بوچھا کہ مسلمانوں میں سب سے بہتر کون ہے آپ مسلمانی نے جواب میں فرمایا جس کی زبان اور ہاتھ سے دوسرے مسلمان بسلامت رہیں ، یہ بدنی اعمال ہیں جبکہ مومن کے بارے میں آپ مسلم نے اور ظاہر ہے کہ امن (دل مسلم نے فرمایا جس سے لوگ اپنی جان و مال کوامان میں یا ئیں ، یہاں ایمان کامحل دل ہے اور ظاہر ہے کہ امن (دل کا طبینان) کامحل دل ہے اور طاہر ہے کہ امن (دل کا طبینان) کامحل دل ہے، یہاں بھی اسلام ظاہری اعمال اور ایمان سے باطنی اعتقاد (عمل) مرادلیا گیا ہے۔

عمروبن عبسه والنيئ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے پوچھا مسا الاسلام ؟اسلام کے کہتے ہیں؟ آپ طلع اللہ الطعام الطعام ولین الکلام {''عمدہ طریقے سے کھانا کھلانا اور گفتگو میں زم روی اختیار کرنا' ' يوچھا فــماالايمان ؟ (اگريياسلام ہےتو پھر )ايمان كيا ہوتا ہے؟ فرمايا {الســماحـة والصبر } كشاده روى اور صبر\_''

کھانا کھلا نااورزبان سے کلام کرنا ،اعضاء کے افعال ہیں اس لیے انہیں اسلام میں ذکر کیا گیا ہے ، جبکہ رخم دلی اور صبر کامحل انسان کا باطن ہے۔اس لئے رحم دلی اور صبر کا ذکر نبی علیہ کا ایمان میں کیا ہے۔

صحیح بخاری اور مسلم کی روایت ہے '' تم میں سے کوئی اس وقت تک صاحب ایمان نہیں بنتا جب تک اپنے بھائی کے لیے اس چیز کو پہند نہ کر سے جو وہ خود اپنے لیے پہند کرتا ہے۔ اس طرح تم میں سے کوئی اس وقت تک صاحب ایمان نہیں ہے جب تک میری ذات اسے کل جہان اور اپنے ماں باپ اور آل اولا دسے غزیز ترنہیں ہوجاتی ما حب ایمان نہیں ہے جب تک میری ذات اسے کل جہان اور اپنے ماں باپ اور آل اولا دسے غزیز ترنہیں ہوجاتی ما کیا در مقام پر ایمان کی مٹھاس کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا تین چیزیں جب ایک ساتھ کسی کے اندر پائی جا کیں تو اسے ایمان کا مزہ آجائے گا، اللہ اور اس کے رسول طفی ہے تا ہے بڑھ کر اسے کسی اور سے محبت نہ ہو، پھر دوسر شے خص سے وہ صرف اللہ کی محبت کی وجہ سے محبت رکھتا ہو، نیز اسے کفر میں پڑنے سے اتنی شدید نفر ت ہوجتنی آگ میں جل جانے سے انسان نفرت کرتا ہے۔

مٰ کورہ بالاتمام باتیں شعوراوردل کی کیفیات ہیں اس لیےان کا ذکرا بمان کے تحت کیا گیا ہے۔

ا يمان اور اسلام كا دومعنى استعال جس ميں جب ايمان كالفظ بولا جائے تو اسلام بھى شامل ہواور جب اسلام كالفظ بولا حائے تو اس ميں ايمان بھى شامل ہو:

وہ نصوص جن میں اسلام کا لفظ بول کر ظاہری اعمال اور دلی اعتقادات یا باطنی اعمال دونوں مراد لیے گئے ہیں سورہ آلعمران میں اللہ تعالیٰ فر ما تا ہے۔

﴿ انّ الدين عند الله الاسلام ﴾ (آل عمر ان:19)

'' بیشک اسلام ہی اللہ کے نز دیک دین حق ہے۔''

اس آیت میں اللہ تعالی فرما تا ہے کہ اس کے ہاں جس دین کوشرف قبولیت حاصل ہے وہ اسلام ہے اور ظاہر ہے یہاں اسلام میں ایمان (یعنی ایسمان باللہ ، ایسمان بالملائکہ اور ایسمان بالرسل وغیرہ) بھی شامل ہے۔ اگر اس آیت میں ایمان کے مشمولات کو نہ سمجھا جائے تو پھر بیر منافقین کا دین بن جائے گا جو ظاہر میں اسلام پر چلتے ہیں لیکن باطن میں ایمان نہیں رکھتا۔ باطن میں ایمان نہیں رکھتا۔

﴿فَأَخرِجنا من كَان فيها من المؤمنين فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين ﴿ (ذاريات: 36)

'' پھر ہم نے ان سب لوگوں کو زکال لیا جواس بہتی میں مؤمن تھے،اور وہاں ہم نے ایک گھر کے سوامسلمانوں کا کوئی گھر نہ پایا۔''

اس آیت میں مومن اورمسلم ایک دوسرے کے مترادف کے طور پر لائے گئے ہیں ، بنا ہریں جب مومن کہا گیا ہے تو وہاں مسلم کامعنی بھی موجود ہے اور جہاں مسلم کہا گیا ہے وہاں مومن کامعنی بھی یا یاجا تا ہے۔

اسى طرح قبرستان ميس داخل ہونے كى دعاء ميس بيالفاظ بيں۔ (السسلام عسلى اهل الديسار من المؤمنين والمسلمين ..... ) ( كمومن اور مسلم اهل ديار پرسلامتى ہو۔ "

امام نووی ﷺ فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں السمسلسمین 'کے معنی ہیں المؤمنین بھی پایا جاتا ہے اور یہاں لفظ مسلم میں اسلام اور ایمان دونوں پائے جاتے ہیں کیونکہ اگر 'السمسلسمین' میں ایمان کا معنی مراد نہ ہوتو پھر ایمان کی بجائے نفاق ہونا لازم آئے گا اور از روئے شریعت منافق پرسلام اور رحمت کی دعاممنوع ہے۔ الہذا یہاں اسلام میں ایمان کامعنی بھی موجود ہے۔اھ

ایک اور جگہ رسول اللہ طبیعی آنے ایمان کی تعریف میں وہ سارے فرائض بتلا دیے جوایک مرتبہ آپ طبیع آنے خود ہی اسلام کی تعریف میں شار کئے تھے۔

عبدالقیس کے وفد سے آپ نے بوجھا {أتدرون ما الایسمان بالله و حدہ } " کیا تم جانتے ہوکہ ایمان باللہ سے کیا مراد ہے۔عبدالقیس کے وفد نے کہا کہ اللہ اور اس کا رسول ہی بہتر جانتے ہیں۔ آپ مشے آتی ہے فرمایا: لا المسه الله الله کی گواہی دینا اور اس بات کی گواہی دینا کہ ٹھراللہ کے رسول ہیں، نماز قائم کرنا، زکو ۃ اداکرنا، ماہ رمضان کے روزے رکھنا اورغنیمت کا پانچوال حصہ (بیت المال) میں جمع کرنا۔''

اِس حدیث مبارکہ میں ایمان کی تفسیر آپ طبیع آپنے اسلام کے فرائض پورے کرنے سے کی ہے گہذا یہاں بھی ایمان میں اسلام کامعنی موجود ہے۔

منداحد میں عمر و بن عبسه رفائق فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے رسول الله طفی آیا سے اسلام کی بابت پو چھا تو آپ طفی آیا نے فرمایا اسلام میہ ہے کہ ایک تو تم اپنے دل (اپنی خواہشات) کو اللہ تبارک وتعالیٰ کے سپر دکر دو، دوسرا مسلمان تمہارے ہاتھ اور زبان (کی ایذ ارسانیوں) سے محفوظ رہیں، اس شخص نے دوسرا سوال یہ کیا کہ ای الإسسلام

اف صل ،اسلام میں افضل ترین کام کیا ہے؟ آپ طفی آیے نے فرمایا ایمان سب سے افضل ترین کام ہے۔سائل نے پوچھا کہ ایمان سے کیا مراد ہے آپ طفی آیے نے فرمایا کہ تو ایمان لائے اللہ پر، اُس کے فرشتوں پر، اُس کی کتابوں پر، اُس کے رسولوں پر اور موت کے بعد دوبارہ جی اُٹھنے پر، سائل نے پوچھا ایمان میں افضل ترین کام کیا ہے؟ آپ طفی آیے نے فرمایا بھرت کرنا،سائل نے پوچھا جمرت سے کیا مراد ہے؟ فرمایا بُرائی کوچھوڑ نا، اُس نے پوچھا جمرت میں افضل ترین کام کیا ہے۔ آپ نے فرمایا جہاد۔

اس حدیث میں آپ میں جمع کیا ہے۔ آپ میں آپ میں آپ میں آپ میں اسلام، ایمان ہے پھر ایمان میں ظاہری اعمال میں سے ہجرت اور جہاد جیسے آپ میں کوشامل کیا۔

ایک اور مقام پرآپ طنی آیا نے مسلم کالفظ اس طرح استعال کیا ہے کہ اگر وہاں مومن کامعنی نہ لیا جائے تو آپ طنی آپ طنی آپ طنی آپ کی دی ہوئی بشارت پوری نہیں ہوتی۔ صحیح بخاری میں آپ طنی آپ نے فرمایا: { لا ید خل المجنة الله نفس مسلمة } جنت میں مسلم جان کے علاوہ کوئی اور داخل نہیں ہویائے گا۔

ظاہر ہے یہاں ایسامسلم مراذ نہیں ہے جومومن نہ ہو کیونکہ دوسری صورت منافق کی ہے اور منافق جنت تو کیا دوزخ کے بھی ادنی ترین درج میں ہوگا۔ مزید برآں ایک اور حدیث میں آپ مطبح کی بجائے مومن کا لفظ استعال کیا ہے۔ آپ مطبح کی نے عمر بن خطاب ڈاٹٹی سے فرمایا کہ لوگوں میں جاکر اعلان کر دیجئے کہ جنت میں مومن کے علاوہ کوئی اور داخل نہیں ہویائے گا۔ حدیث مبارکہ کے الفاظ ہیں:

{ إنه لا يدخل الجنة إلا المومنون} (صحيح مسلم)

اس طرح ابوداؤد کی روایت ہے {یا ابن عوف ار کب فرسک ثم ناد: إن الجنة لا تحل إلا لمؤمن } "ابن عوف! سوار ہوجائي اور اعلان کرد بجئے کہ جنت مومن کے علاوہ کسی اور کے لئے حلال نہیں ہے۔"

یہاں ہم ایک بات کی وضاحت ضروری سجھتے ہیں کہ کیا کسی شخص کو متعین کر کے یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ مومن ہونے ہیں گواہی نہیں دی جا سکتی سوائے ان ہستیوں کے جوہمیں اللہ کی طرف ہے۔ میں سجھتا ہوں کہ کسی شخص کے مومن ہونے کی گواہی نہیں دی جا کہا کیا تعلق دل سے ہے اور دلوں کے احوال وہی سے نبی آخر الزمان ملی ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ایمان کا تعلق دل سے ہونے کی گواہی بھی نہیں دی ذات جا نتی ہے جو عالم الغیب ہے۔ بنابریں کسی شخص کے متعین طور پر اہل جنت میں سے ہونے کی گواہی بھی نہیں دی جا سکتی سوائے ان شخصیات کے جن کی گواہی خود اللہ تبارک و تعالیٰ نے دے دی ہے۔

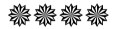
البته کسی شخص کومتعین طور پرمسلمان کهنا بالکل درست اور جائز ہے اور اس کی گواہی دینا بھی جائز اور مشروع ہے۔رسول الله طنع مایا:

'' جس نے ہماری طرح نماز پڑھی، ہمارے قبلے کواپنا قبلہ بنایا اور ہمارے ذبیحہ کو کھایا تو وہ تہہارے لئے مسلمان ہے بیعنی ہم اس کے مسلمان ہونے کی گواہی دیں گئ'۔

دین اسلام میں سب سے اہم اور بنیا دی چیز ایمان ہے کیکن صحابہ کے زمانے سے ہی ایمان کی تعریف میں الجھنیں پیدا ہوگئ تھیں۔ جن کی صحابہ کرام نے بھی اصلاح فرمائی اور ان کے بعد آنے والے خیر القرون کے ائمہ کرام بھی صحابہ کرام کے منہاج پر کاربند رہے۔ ہم نے ایمان اور اسلام پر مفصل گفتگو کی ہے تا کہ ان دونوں بنیادی اصطلاحات میں کوئی ابہام نہ رہ جائے۔

گزشتہ صفحات میں جن شرعی اصطلاحات پر بات کی گئی ہے اس کا مطمع نظریہی ہے کہ مسلمان شرح صدر کے ساتھ کم از کم دین کی بنیادی باتوں سے بہت حد تک آگاہ ہوں۔امید ہے کہ عام مسلمانوں کے ساتھ ساتھ علائے کرام بھی اس مضمون سے استفادہ کریں گے اور اپنے وعظ اور خطبوں میں ان اصطلاحات کومزید شرح وبسط اور امثلہ سے بیان کر کے مسلمانوں کے دلوں میں راسخ کریں گے۔

وما توفيقي إلا بالله



• ندہب ارجاء مسلم اکثریت والے ممالک میں اس طرح رہ بس گیا ہے کہ اگر کسی عورت کا خاوند شریعت کی روسے کا فراور مرتد ہوجا تا ہے تو اِن مسلم اکثریت والے معاشروں میں اُس عورت کی علیحد گی تو کیا کرائی جائے گی اگر وہ عورت اپنے ایمان کو بچانے کیلئے خود ہی علیحد گی کا مطالبہ کرئے تو اُسے احمق اور منشد دکہا جا تا ہے اور کئی ممالک میں تو اُسے قانونی طور پر قیدو بند کی سزا بھی دی جاتی ہے۔

ہمارے دور میں ندہب ارجاء صرف نظریاتی بحثوں میں محصور نہیں ہے۔ اگریہ صورت ہوتی تو ہمیں اس کے ردکے لئے اِس قدر محنت شاقہ کی ضرورت نہ ہوتی 'گرواقعہ یہ ہے کہ اسلامی معاشروں میں بیدند ہب عملی زندگی میں اس طرح سرایت کر گیا ہے کہ شاید ہی کوئی گوشہ اس کی زدیم محفوظ رہ گیا ہو۔

اس مذہب کے دائج ہونے سے اُمت مسلمہ جو ہڑے ہڑے نقصان اٹھارہی ہے اُن میں سے ایک بیہ بھی ہے کہ ایک مذہبی آ دمی بھی طاغوتی حکمر انوں کے اُن کا موں میں ملازمت احتیار کرنا جائز سمجھتا ہے جن کی روسے اُسے کا فرقا بض فوج کے خلاف برسر پیکار مجاہدین کی جاسوی کرنا پڑتی ہے یا مخبری کرنا پڑتی ہے یا کفار کی آ رام گا ہوں یا دفتروں کی چوکیداری کرنا پڑتی ہے۔ جدید مذہب ارجاء کے بانیوں نے ان تمام غیر شرعی ملازمتوں کو اس دلیل پر جائز قرار دیا ہوا ہے کہ ایک مرتبہ کلمہ پڑھنے کے بعد حکمر ان کسی صورت میں کا فرنہیں ہوسکتے خواہ وہ اشتراکی ہوجا ئیس یا ملحہ! قرار دیا ہوا ہے کہ ایک مرتبہ کلمہ پڑھنے کے بعد حکمر ان کسی صورت میں کا فرنہیں ہوسکتے خواہ وہ اشتراکی ہوجا ئیس یا ملحہ! کی وعیدان الفاظ میں بتلائی گئی ہے:

﴿ وَمَنُ لَّمُ يَحُكُمُ بِمَآأَنزَلَ اللَّهُ فَا لَئِكَ هُمُ الْكُفِرُونَ ﴾ (المائدة: 44) " بولوگ الله كنازل كرده قانون كمطابق فيصله فكرين تووى كِكافر بين " - ﴿ وَمَنُ لَّمُ يَحُكُمُ بِمَآأَنزَلَ اللَّهُ فَا لَئِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ (المائدة: 45) " بولوگ الله كنازل كرده قانون كمطابق فيصله فكرين تووى كِخ ظالم بين " ﴿ وَمَنُ لَّمُ يَحُكُمُ بِمَآأَنزَلَ اللَّهُ فَا لَئِكَ هُمُ الْفُسِقُونَ ﴾ (المائدة: 47) " جولوگ اللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں تو وہی کیے فاسق ہیں''۔

فہ کورہ بالا آیات مبارکہ کاشان نزول بیان کرنے کے بعد ہم عبداللہ بن عباس ٹھاٹئ کی تفسیر جوان آیات کی بابت کتب تفسیر میں فہ کور ہے کا مصداق بیان کریں گے کیونکہ اہل ارجاء ابن عباس ڈھاٹئ کی تفسیر سے ہی غیراللہ کے دستورکو مسلم رعایا پر نافذ کرنے والے حکمرانوں کے لئے اسلام کا حکم برقر اررکھتے ہیں اور اللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کرنے والوں پرمحض گناہ گار ہونے کا حکم لگاتے ہیں.

آیات مبارک کا شان نزول: ابن عباس ڈھٹٹ فرماتے ہیں بخدایہ آیات یہودیوں کے دوباہم مخالف گروہوں کے متعلق نازل ہوئی تھیں اور وہی دوگروہ اس سے مراد ہیں (ہاں البتہ جہاں مسلمانوں میں سے ) کوئی اللہ کے نازل کردہ قانون کا جب تک صرح کا نکارنہ کردے وہ کا فرنہیں ہوتا۔

براء بن عازب، حذیفة بن یمان 'ابن عباس 'ابو مجلز 'ابو رجاء عطاری 'عکرمة 'عبیدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله فرئ سن عبدالله فرئ سن عبدالله فرئ سن عبدالله فرئ سن بصری مراسی وغیره کتے ہیں کہ یہ آیات اہل کتاب کے لئے نازل ہوئی تھیں 'حسن بھری مراسی والحبیہ 'یہ آیات ہمارے او پر بھی منطبق ہوتی ہیں (اگر ہم اللہ کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں)

سفیان توری عِر شیر منصور عِر شیر سے اوروہ ابراہیم سے بیان کرتے ہیں بیآ یات اگر چہ بنی اسرائیل کے متعلق نازل ہوئی تھیں مگر اللہ تعالی اس امت کے لئے بھی یہی بات پسند کرتا ہے (کہ وہ اس کے نازل کر وہ قانون کے مطابق فیصلہ کریں) طبری عِر شیر سے اپنی تفسیر میں اسی قول کو اختیار کیا ہے جسے حافظ ابن کثیر میر شیر سے اپنی تفسیر میں اسی قول کو اختیار کیا ہے جسے حافظ ابن کثیر میر سیان کیا ہے ان آیات سے مرادا ہل کتاب ہیں یاوہ سب لوگ جو کتاب اللہ کے احکام کا صریحاً انکار کرتے ہیں ؛

آیات مبارکه کے شان نزول سے مندرجہ ذیل امور مستنبط ہوتے ہیں۔

1. یہ آیات اہل کتاب کے ان لوگوں کے متعلق نازل ہوئی تھیں جواللہ کے نازل کردہ قانون کو ترک کرنے کی وجہ سے کا فرقرار پائے تھے' لیکن آیات کے عموم میں ہروہ تحض یا گروہ بھی شامل ہے جوایسے فعل کا ارتکاب کرے یا اللہ کے قانون کو تبدیل کرنے کی جرائے کرے۔

2. اهل سنت والجماعة كايم سلمة عده بك تشريعت كالفاظ سے ظاہرى معانى مراد ہوتے ہيں بنابريں

کفن ظلم اورفسق جب مطلقاً استعال ہوں تو ان سے کفر اکبرُ ظلم اکبر اورفسقِ اکبر ہی مراد ہوتا ہے البتہ دوسرے قرائن یاسیاق وسباق جب اس بات کے متقاضی ہوں کہ ان اصطلاحات سے حقیقی معانی مرادنہیں ہیں' تو اس صورت میں ان اصطلاحات سے کفر اصغرُ ظلم اصغر اورفسقِ اصغرمرادلیا جائے گا.

اہل سنت کے اصول کے برعکس ماضی کے اور معاصرا ہل ارجاء کا بیطریقہ ہے کہ وہ اِن اصطلاحات کا اطلاق پہلے کفر اصغر ُ ظلم اصغر اور فسقِ اصغر پرکرتے ہیں اوراگران کی من گھڑت شرائط پوری ہوجا کیں تو پھر اِن اصطلاحات سے حقیقی مراد لیتے ہیں ۔

اللَّه کے قانون کےمطابق فیصلہ نہ کرنے والوں کے متعلق سورۃ مائدۃ کی یہ آیات اہل کتاب کے اس گروہ کے متعلق نازل ہوئی تھیں جنہوں نے اللہ کے قانون کو تبدیل کر کے اس کا اٹکار کیا تھا' اس لئے یہاں کفز ظلم' اور فیق ا پیخ حقیقی معنی میں ہی استعال ہوئے ہیں اور اس سے کفرِ اصغرُ خلامِ اصغراور فسقِ اصغرمراد لینا بالکل غلط ہے. مسلمانوں بران آیات کا اطلاق زیر بحث واقعہ کی روشنی میں کیا جائے گا اگر اللہ کے قانون کے مطابق فیصلہ نہ کرنے کا سبب اعراض ہو (اللہ کے قانون کوسرے سے اہمیت ہی نہ دینا) یا قانون کوتبدیل کیا گیا ہو یاسرے سے ا نکار کر دیا گیا ہو' تو پھراس صورت میں ان کا وہی حکم ہے جواہل کتاب کے اس گروہ کا حکم ہے جواللہ کے قانون کوترک كرنے كى وجہ سے كافر قراريائے تھے كفر اكبر كلم اكبر اور فسقِ اكبركے لئے بيہ شرط نہيں ہوگى كه وہ آلهء نطق ( زبان ) سے اس انکار کا اظہار بھی کریں' زبان سے صراحت کی ضرورت اُس وقت ہوتی ہے جب کسی فعل میں اشتباه كاامكان مؤجب لسان حال سے ايك حقيقت كھل كرسا منے آئى موتو وہاں زبانی جمع خرج كوئى اہميت نہيں ركھتا . ہاںا گر فی الواقع حکمران اللہ کے قانون پر چلتے ہوں اور وہی نافذ لعمل دستوراور غیرمتناز ع ریفرنس ہواُسی کونا فذکر نا اور اُسی سے استدلال لینا ہی حکمرانوں کا وطیرہ ہؤ ملک کے طول وعرض میں اللہ کی اتاری ہوئی شریعت ہی اصل نافذ شدہ قانون ہولیکن اگر بھی کوئی حاکم دنیا کی محبت یانفس کے میلان یالا کچ کی وجہ سے ایک ایبافیصلہ کر دیتا ہے جو الله کے قانون کےمطابق نہیں ہوتا تواس صورت میں اُس پر کفرِ اکبرظلم اکبراورفسقِ اکبرکا حکم نہیں لگایا جائے گا بلکہ ایسا حا کم یا قاضی کفر دونَ کفر کا مرتکب قرار دیا جائے گا۔اس وضاحت کے بعد عبداللّٰہ بن عباس ڈاٹٹیُ کی تفسیر کامحل بالکل واضح ہوجا تا ہے عبداللہ بن عباس رفاٹیئا کا بیقول اس مکالمہ سے ماخوذ ہے جوان کےاورخوارج کے درمیان ہوا تھا. بنو اُمید کی خلافت کیونکہ بلامشورہ قائم ہوئی تھی اورشورائی طریقہ انتخاب کی بجائے وراثتی طریقہ انتخاب سے مسلمانوں پر خلیفه تقرر کردیا جاتاتھا' خوارج اِس وراثتی طریقه انتخاب کواللہ کے قانون کی خلاف ورزی قرار دے کر حکمرانوں کی

تکفیرکرتے تھے۔جبکہ اہل سنت والجماعت نبی علیہ السلام کے اس فر مان پڑمل کرتے تھے جس میں آپ میں آپ میں آپ فی نے فر مایا تھا اُول ما یہ فی قد من الدین الحکم که' وین میں سبسے پہلے اسلامی نظام سیاست تبدیل ہوگا'' آپ میں اُول ما یہ بغیر سنتی رجل من بنی اُمیه که''میر رطریقے کوسب سے پہلے بنوامیکا ایک شخص تبدیل کرے گا''

اہل سنت کے ائمہ کرام نے ان احادیث کا اطلاق شورائی طریقہ انتخاب کی بجائے وراثق طریقہ انتخاب پر کیا ہے کیہی وجہ ہے کہ صحابہ کرام نے شورائی طریقہ کو چھوڑنے کے باوجود امیر معاویہ اور بنوامیہ کے دوسرے خلفاء کی مجھی تکفیر نہیں کی .

ابن عباس ٹٹائٹۂ کاخوارج سے بیفر مایا کہ کفر دون کفراور بیکفر اصغرہے یا لیس بالکفو الذی تذھبون الدی تذھبون الدی۔

الیہ۔ ، بیوہ کفرنہیں جوتم مراد لے رہے ہو اس تناظر میں ہے کہ مسلمانوں کے وہ حکمران جودین اسلام کو نافذ کرنے والے ہوں اور پھرکسی ایک قانون یا چند قوانین میں ذاتی اغراض یا حُب جاہ کی وجہ سے اللہ کے اتارے ہوئے قانون کی مخالفت کریں تو وہ اس کفر کے مرتکب قرار نہیں دیئے جائیں گے جس سے انسان دائرہ اسلام سے ہی خارج ہوجا تاہے۔

عبداللہ بن عباس ڈاٹٹی کی تفسیر کی حقیقت جاننے کے بعد معاصر حکمرانوں کے لئے وہی حکم لگانا جو بنوا میہ کا حکم تھاصریجاً ناانصافی اور ڈھٹائی ہوگی

(۳) یوں تو کفر کی ہرفتم ہی اسلام کی ضد ہے گر پھر بھی کفر کی چندا قسام ہیں، جن کا جان لینا نہایت ضروری ہے . 1 کفر عساد: جن شخص کے کفر کا سبب عنا د (جان ہو جھ کر حق کا انکار کرنا) ہو عموماً وہ حق کو جاننے کے بعد عنا د کی وجہ سے اسلام وجہ سے کفر کرتا ہے۔ اس کی مثال نبی علیہ بھا ایو طالب کی ہے، وہ حق کو پہچا ننے کے باوجو دعنا د کی وجہ سے اسلام لانے سے انکار کرتا رہا تھا۔

- 2. کفی انگار: بہے کہ آدمی ول اور زبان سے خالق کا ننات دوز قیا مت اور رسولوں کا انکار کرتا ہو، اشتراکی اور دہریے کے تفری نوعیت کفرانکار کی تم سے ہے۔
- 3. نخوت اور تکبر: کی وجہ سے جو کفر کیا جاتا ہے وہ کفر عناد کی ہی ایک شکل ہے مگر اس میں سرکشی کی وجہ کوئی نسلی یا نفسیاتی گھمنڈ ہوتا ہے۔ ابلیس لعین کے کفر کی وجہ یہی گھمنڈ اور تکبر بنا تھا۔ انبیاء ﷺ کے ساتھ ایمان لانے میں غریب فقراء اور غلام بھی ہوا کرتے تھے، معاشرے کے اشرافی طبقہ سے تعلق رکھنے والے امیر لوگ ان کی وجہ سے ایمان نہیں

لاتے تھاور یہ مطالبہ کرتے تھے کہ آپ سے آپہ اپنی مجلس سے دوسرے درجے کے لوگوں کو نکال باہر کریں تو پھروہ آپ طفی آپ کی بات سننے اور ماننے پر آمادہ ہو سکتے ہیں۔ سورہ شعراء آیت اللہ ۱۱ ہیں ان لوگوں کے مطالبے کورد کرتے ہوئے اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ قَالُو اُ اَنُّو مِنُ لَکَ وَاتَّبَعَکَ الْاَرُ ذَلَوُنَ قَالَ وَمَا عِلْمِی بِمَا کَانُو اُ کَرتے ہوئے اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ قَالُو اَ اَنُّو مِنُ لَکَ وَاتَّبَعَکَ الْاَرُ ذَلَو نُنَ قَالَ وَمَا عِلْمِی بِمَا کَانُو اُ کَانُو اُنہیں ہوں'' میں مومنوں کو نکال دینے والنہیں ہوں''

3. کفوتکبو: تکبری وجہ سے کفر کرنے کی مثال اہلیس کی سرکشی ہے جیسا کہ سورہ بقرہ میں اللہ تعالی فرما تا ہے.

﴿إِلَّا إِبُلِيُسَ أَبِلَى وَاسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِيُنَ ﴾ (البقرة: 34)" مَرابِلِيس نے انكاركيا اورغرور ميں آكر كافر بن گيا۔"فرعون بھی اس نفسیاتی مرض میں مبتلا موكر كافر مرا۔ ﴿ وَاسْتَكُبَرَ هُووَ جُنُودُهُ فِي الْآرُضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ ﴾ (القصص: 39) "اوروہ اور اس كِ شكر ملك ميں ناحق مغرور مور ہے تھے۔"

سوره زمر میں فرمایا: ﴿ بَالَمِی قَدُ جَآءَ تُکَ آیَاتِی فَکَذَبُتَ بِهَا وَاسْتَکْبَرُتَ وَکُنْتَ مِنَ الْکَافِرِیْنَ ﴾ (الزمر: 59)" (خدافرمائگا) کیول نہیں میری آیتیں تیرے پاس پُنِجَ گئی ہیں مگر تونے ان کو جھٹا یا اور شخی میں آگیا اور تو کا فربن گیا" ۔ یہودیوں کے ایمان نہلا نے میں بھی نسلی گھمنڈر کا وٹ بنا۔ ﴿ اَفَکُلَمَا جَآءَ کُمُ وَسُولٌ بِمَا لَا تَهُولَی اَنْفُسُکُمُ اسْتَکْبَرُتُمُ ﴾ (البقرة: 87) توجب کوئی پیغیرتمہارے پاس الی باتیں لے کر آئے جن کو تہارا جی نہیں جا ہتا تھا تو تم سرکش ہوجاتے رہے'

رسول اللَّه ﷺ فِنْ مَا يا كه جنت ميں و هُخف ہرگز داخل نہيں ہوگا جس كےنفس ميں ذرے كے برابر بھى تكبر ہوگا''۔

كفرى تعريف يبهى كى جاتى ہے۔ هـ و رَدُّ الـحق'' حق كوقبول نهكرنا'' اور و احتِـقــارُ الـحَلق''لوگول كوتشير سمجھنا''۔

5. کے فیرِ جسود: (ڈھٹائی پرمبنی کفرجس میں نفرت اور حقارت بھی شامل ہو) یہ کفر تکذیب یا کفرا نکار کی ہی ایک شکل ہے۔ حق کو جاننے اور دل میں اس پریقین ہونے کے باوجود زبان اور عمل سے اسلام کا بھر پوراور قوت سے انکار کرنا اور اسلام کے خلاف دلیلیں دینا، اس قسم کا کفریہودیوں کی نفسیات میں پایا جاتا ہے۔ سورہ نمل میں اللہ تعالی فرما تا ہے کہ

﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَ اسْتَيْقَنَتُهَآ أَنْفُسُهُمُ ظُلُمًاوَّ عُلُوًّا ﴾ (النمل: 14)''وه اسلام كى يَانَى كواچيى طرح جانخ كى بعداس كا الكاركرتے تے''۔

سورہ لقمان میں احسان فراموش نمک حرام کی بیخصوصیت بتلائی گئی ہے کہ وہ اسلام کا برملاا نکار کر دیتا ہے۔ ﴿ وَمَا يَـجُحَدُ بِا ٰ يَاتِناۤ إِلَّا كُلُّ خَتَّادٍ كَفُورٍ ﴾ (لقمان: 32 )" اور ہماری نثانیوں سے وہی انکار کرتے ہیں جو عہد شکن ناشکرے ہیں''

جے حود کی دوسری صورت ہے ہے کہ دل میں اسلام کا انکاراور نفرت کرنااور ظاہر میں اسلام کا قرار کرنا، جو دکی ہے باطنی صورت منافق کی ہوتی ہے۔

جسحود کی تیسری صورت دہریے اختیار کرتے ہیں اور یہ کفر کی بدترین اور تہددر تہہ شکل ہوتی ہے۔وہ دل میں بھی اسلام کو باطل سجھتے اور نفرت کرتے ہیں اور بہا نگ دہل زبان اور عمل سے بھی اسلام کے خلاف زہرا گلتے رہتے ہیں۔ مذکورہ بالانتیوں رویے کفر جسود کے زمرے میں آتے ہیں۔

6. کے فیوِ تحلی: جس چیز کواللہ تعالی نے حرام کیا ہواُ سے حلال سمجھنا'ایساُخض جوحرام کوحلال سمجھےاُ س کے کافر ہونے میں امت کے اندر کوئی اختلاف نہیں پایا جاتا۔ اللہ کی حرام کردہ چیز کوحلال کرنا اللہ کے ساتھ ہم سری اور اس حاکمیت کی صفت میں شریک ہونا ہے۔

7. كفرِ كواهت: اسلام سي كرامت محسوس كرنا بهى كفر بواح برسوره محمد مين الله تعالى فرما تاب: ﴿ ذَلِكَ بِانَّهُ م بِانَّهُمْ كَرِهُوا مَاۤ أَنْدَلَ اللَّهُ فَاحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ ﴾ (المحمد: 9) "بياس لئے كه خدانے جو چيز نازل فرمائی انہوں نے اس كونا ليندكيا تو خدانے ان كے اعمال اكارت كرديۓ"۔

اس سوره مُحمَّى آیت میں ۲۷ میں فرمایا: ﴿ إِنَّ الْمَدِیُنَ ارْتَدَدُّوا عَلْمَ اَدُبَارِهِمُ مِّنُ بَعُدِ مَا تَبَیَّنَ لَهُمُ الْهُدَی ' اَلشَّی طُنُ سَوَّلَ لَهُمْ ' وَ اَمُلٰی لَهُمْ ' ذَلِکَ بِأَنَّهُمْ قَالُوْا لِلَّذِیْنَ کَرِهُوا مَا نَزَّلَ اللَّهُ سَنُطِیعُکُمْ فِی بَعُضِ الشَّی طُنُ سَوَّلَ لَهُمْ ' وَ اَمُلٰی لَهُمْ ﴾ (المحمد: 26)" جولوگ راه بدایت ظاہر ہونے کے بعد پیچُودے کر پھر گئے شیطان نے بیکام ان کومزین کر دکھایا اور انہیں طولِ عمر کا وعدہ دیا بیاس لئے کے جولوگ خدا کی اتاری ہوئی کتاب سے بیزار ہیں بیان سے کہتے ہیں عنقریب ہم تمھاری بعض معاملات میں پیروی کریں گے اور خدا ان کے پوشیدہ مشوروں سے واقف ہے ''۔

8. اسلام پـر طعن و تشنيع كرنا اور اسلام كا تمسخر ارانا : اسلام كامذاق ارانا بحى كفر بواح ب

اس کی دلیل سورة توبہ گی ہے آیات مبارکہ ہیں۔ ﴿ وَلَینُ سَأَلْتَهُمْ لَیقُو لُنَّ اِنَّمَا کُنَّا نَحُوضُ وَنَلْعَبُ ' قُلُ أَ بِاللَّهِ وَرَسُولِ اللَّهِ عَدَّنَهُمْ تَسُتَهُذِءُ وُنَ . لَا تَعْتَدِرُوا قَدْ کَفَرْتُمْ بَعُدَ اِیْمَانِکُمْ ﴾ (التوبة: 65-66)"اورا گرتم ان سے اس بارے ہیں دریافت کرو تو کہیں گے کہ م تو یوں ہی بات چیت اور دل گی کرتے تھے۔ کہوکیا تم خدا اور اس کی آنیوں اور اس کے رسول سے ہنی کرتے تھے؟ بہانے مت بناؤ تم ایمان لانے کے بعد کا فرہو چے ہو' سورہ نساء ہیں الی مجلس بی سیاسلام کا نداق الرا یا جارہا ہوتو اس مجلس ہیں خاموثی سے بیٹھے رہنا ہی اسلام کا نداق الرا یا جارہا ہوتو اس مجلس ہیں الله کا نداق الرا یا جارہا ہوتو اس مجلس ہیں خاموثی سے بیٹھے رہنا ہی اسلام کا نداق الرا ایک کو ہز ورنہیں روک سکتا تو کم از کم الی مجلس سے فی الفور اٹھ جانا اس پر واجب ہوجا تا ہے۔ اس مجلس ہیں اس کا بیٹھے رہنا اس کی رضا مندی پر محول ہوگا ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَقَدْ دُنَوْلَ عَلَيْ حَدِيْثٍ غَيْرِ ہَ ﴾ اِنَّ اللّٰه بَعُومُ اللّٰهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِيْنَ وَ الْکُفِورِيُنَ فِی جَهَنَّمَ جَمِیْعًا ﴾ عَلَیْ کُورُ مَن اللّٰهِ بَانَ اللّٰهَ جَامِعُ الْمُنْفِقِیْنَ وَ الْکُفِورِیُنَ فِی جَهَنَّمَ جَمِیْعًا ﴾ (النسسآء: 140) "اور خدا نے تم پرا پی کتاب ہیں ہے کم نازل فرمایا ہے کہ جبتم کہیں سنو کہ خدا کی آنیوں سے انکار را لنسسآء: 140) "اور خدا نے تم پرا پی کتاب ہیں ہے کم نازل فرمایا ہے کہ جبتم کہیں سنو کہ خدا کی آنوں سے انکار ہورہا ہے اوران کی ہنی اڑ ائی کیا تی ہے تو جب تک وہ لوگ اور باتیں نہ کرنے لیکس ان کے یاس مت بیٹھوور نہ تم کھی

(النساء: 140) ''اور حدا کے م پراپی کتاب میں میہ م نار کر مایا ہے کہ جب م بیل سلو کہ حدا گی ایوں سے انکار ہور ہا ہے اور ان کی ہنسی اڑائی جاتی ہے تو جب تک وہ لوگ اور باتیں نہ کرنے لگیں ان کے پاس مت بیٹھوور نہتم بھی انہی جیسے ہوجاؤ کے کچھ شک نہیں کہ خدامنا فقوں اور کا فروں سب کودوزخ میں اکٹھا کرنے والا ہے''.

9. كفر اعراض: الله ك يغام پر توجه نه يناكفراع راض كهلاتا ب كفراع راض كى دليل سوره كهف ب وَ مَنُ اَظُلَمُ مِدَّ مَنُ ذُكِّرَ بِاللهِ وَرَبِّهِ فَأَعُرَضَ عَنُهَا وَنَسِى مَا قَدَّ مَتُ يَدَاهُ ﴿ (الكهف: 57) "اوراس سے ظالم كون بَلُ مِدَّ مَنْ ذُكِّرَ بِاللهِ وَآ كَر چَكاس كو بُول بَلْ اور جوا عَمَال وه آ كر چَكاس كو بُول بَلْ اور جوا عَمَال وه آ كر چَكاس كو بُول كيا".

اس طرح سورة ظهامين فرمايا ﴿ وَقَدْ التَيُنكَ مِنُ لَكُنَّا ذِكُواْ مَّنُ اَعُوضَ عَنُهُ فَأَنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ حِمُلًا ﴾ (طه نا 99-101) "اور ہم نے تہمیں اپنے پاس الْقِیلَمَةِ حِمُلًا ﴾ (طه نا 99-101) "اور ہم نے تہمیں اپنے پاس سے صحت (کی کتاب) عطاء فرمائی ہے جو شخص اس سے منہ پھیرے گاوہ قیامت کے دن (گناہ کا) بوجھ اللّائے گالیے لوگ ہمیشہ اس عذاب میں مبتلار ہیں گے اور یہ بوجھ قیامت کے روز اُن کے لئے برا ہوگا۔ "

اسی سورہ میں اللہ کے ذکر سے منہ موڑنے والے کی تلخ زندگی کا ذکر اِن الفاظ میں بیان ہوا ہے:﴿ وَمَنُ اَعُو ضَ عَنُ ذِكْرِى فَاِنَّ لَـهُ مَعِيْشَةً صَنْكًا' وَنَحُشُرُهُ يَوُمَ الْقِيلَمَةِ اَعُمٰى﴾ (طه: 124) ''اور جومیری نصیحت سے منہ پھیرے گااس کی زندگی تنگ ہوجائے گی اور قیامت کوہم اسے اندھا کر کے اٹھائیں گے۔''

نوك: كفراعراض كي دواقسام ہيں :

کلی اعد اض: جس میں اعراض کرنے والا کافر ہوکر دائر ہ اسلام سے خارج ہوجاتا ہے جزوی اعد اض: جزوی اعراض کفرا کبرتک نہیں پہنچتا اور اِس کامر عکب دائرہ اسلام سے خارج نہیں ہوتا۔
(۴): بدری صحابی حاطب ڈھٹٹوئن ابی بلتعہ کا قریش مکہ کو نبی علیہ السلام کی اشکر کشی کی اطلاع دینا' موالات کبرئی کے زمرے میں آتا ہے کیکن موالات کبری کے نتیج میں کافر ہونے میں جوموانع تھان کا تذکرہ خودر سول اللہ طینے آئے نے فرما دیا تھا۔ اگر وہ موانع نہ ہوتے تو رسول اللہ طینے آئے کے مقابلے میں کفار اور مشرکین کی مدد ایسا کام ہے جوملت اسلامیہ سے خارج کر دیتا ہے۔ طبری والیت میں آپ طینے آئے نے حاطب ڈھٹٹو بن ابی بلتعہ کے بارے میں فرمایا ﴿ قَدِ شَهِد بدرا ﴾ کیا حاطب نے معرکہ بدر میں شرکت نہیں کی تھی! حضرت عمر ڈھٹٹو نے فرمایا بلا شہوہ بدر میں شرکت نہیں کی تھی! حضرت عمر ڈھٹٹو نے فرمایا بلا شہوہ بدر ا

اس حدیث میں رسول اللہ طنے آیے خضرت عمر مخالفے کے اِس الزام کی تر دیز نہیں فرمائی کہ کفار کومسلمانوں کی اطلاعات دینا اسلام کا عہد تو ڑنانہیں ہے کین حاطب ڈلٹٹی بن ابی بلتعہ کے لئے اس حکم کا اطلاق اللہ تعالیٰ کے فرمان کے مطابق نہیں کیا گیا تھا کیونکہ اللہ تعالیٰ نے بدر میں شریک ہونے والوں کے سب اگلے پچھلے گناہ بخش کر انہیں جنت کی خوشنجری دنیا میں ہی دے دی تھی۔ اس لئے اس حکم کا اطلاق ان پڑئیں کیا گیا تھا۔ علاوہ ازیں رسول اللہ طبیع آئے نے حضرت عمر دلائٹی کے اس فرمان کی بھی تر دیز نہیں کی کہ مشرکین کے ساتھ تعاون کرنے کی وجہ سے وہ نفاق اور کفر کے مرتکب نہیں ہوئے ہیں لیکن فہ کورہ بالا سبب کی وجہ سے ان پر بیاد کا م منطبق نہیں کئے گئے تھے۔

مزيد برآ ل حاطب والنفوين الى بلتعه پريتكم چنداوروجوه كى بنار بھى نہيں لگايا گيا۔

1. حضرت حاطب و النيئ نے جس وقت قریش مکہ سے خط و کتاب کی تھی تو انہیں اس فعل کے اس قدر مگین ہونے کاعلم نہیں تھا، وہ اپنے تیک سبجھتے تھے کہ اس کا کوئی ضرر اسلام کو پہنچنے والا نہیں ہے۔ اس کی دلیل خود حضرت حاطب و النیئ کا اپنا قول اور نبی علیہ السلام کی تقد ہیں ہے۔ حضرت حاطب و النیئ نے کہا (ما فعلت کفواً و لا ارتداداً و لا رضا بالحکفر بعدا لاسلام ) ''میں نے یکا م اسلام لانے کے بعداس لئے نہیں کیا کہ میں کا فرہوجاؤں یا مرتد ہو جاؤں یا پھے کفر سے ہی میری رضا مندی ہے ( بلکہ محض اپنے اہل وعیال کا تحفظ کرنا میرے پیش نظر تھا) ''مین کر آپ طاح کے بیان کرآ نے نبی کہ معتبر تاویل بھی کفر کا تھم منطبق ہونے میں ایک مانع ہوا کرتی ہے۔ سے بیان کرآ کے ہیں کہ معتبر تاویل بھی کفر کا تھم منطبق ہونے میں ایک مانع ہوا کرتی ہے۔

2. حضرت حاطب رفاتنتُهٔ رسول الله عليه التي اورمسلمانوں سے نيک نيتی اور خيرخوا ہی پر کاربند تھے۔ جب ان سے معامله کی بازیرس ہوئی توانہوں نے ذرابھی پس وپیش سے کامنہیں لیااورصاف لفظوں میں اقرار کیا کہا ہے اہل وعیال کی حفاظت کرناہی ان کے پیش نظرتھا۔ دل کا اسلام کے بغض سے یاک ہونا نفاق کی نہیں ایمان کی علامت ہے، اس لئے انہیں منافقین میں ثارنہیں کیا گیا بلکہان کا پہلے والا مقام (بدری صحابی ہونا) ہی برقر اررکھا گیا تھا۔نفاق کی جوعلامتیں لے'۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت حاطب رہائٹۂ کے عذر کو قبول کیا گیالیکن اُس عورت کو فتح مکہ کے موقع پرقل کرنے کا حکم آپ طشی آنے صادر فرمایا تھا جومسلمانوں کی مخبری کرنے کے لیے ایک خطایے جسم میں چھیائے جارہی تھی اور باز یں کرنے پر جھوٹ بولا کہاس کے پاس کوئی خطنہیں ہے۔اس عورت نے نفاق کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی مخبری بھی كى تقى اس كئے آپ منت اللہ نے حضرت حاطب وہاللہ واللہ واللہ وہ اللہ وہ مسلمانوں کی خیرخوانہیں تھی جبکہ حضرت حاطب ڈاٹٹٹو کا عذر قبول کیا' کیونکہ وہ خلوص دل ہے مسلمانوں کے خیرخواہی کرتے تھاورانہوں نے بازیں کرنے برکوئی بات بھی نہیں چھیائی تھی۔ دوسری طرف جاسوی کرنے والی عورت تحكم جرم كا دُ هٹائي سے انكاركرنے والے جيسانہيں ہواكرتا۔

3. حضرت حاطب رہائی کی ماضی میں ایسی عظیم نیکی تھی جوا یک گناہ کی سزامیں اس کے آٹرے آگئی تھی'اوران کے لئے شفاعت کا باعث بن کران کے حق میں سزاکوموقوف کرنے والی بن گئی تھی ۔ یعنی آپ ٹھائی کا غزوہ بدر میں شریک ہونا اتنی بڑی سعادت اور نیکی تھی جود نیااور آخرت دونوں میں ان کے لئے باعث نجات بن گئی۔

رسول الله طنط آن اصحاب بدرك بارك بارك مين فرما ياتها: { لن يدخل النار رجلٌ شهد بدراً و الحديبية } "جس (خوش نصيب الشخص كوغزوه بدر ياغزوه حديبية مين شريك بون كى سعادت نصيب بوئى ہائس كآگ سين جانے كا سوال بى پيرانہيں بوتا۔''

بنا ہریں بدراور حدید بیبیجیسی سعادت اب کسی کونصیب نہیں ہوسکتی اس لئے مسلمانوں کی جاسوسی کرنے والے کسی شخص کے لئے آئئدہ قتل کی سزابھی موقو ف نہیں ہوسکتی۔

دِل کے احوال کوئی نہیں جانتااس لئے آپ میں آپ کا پیفر مان کہ وہ بھے ہیں بذر بعد وحی تھا کیونکہ ﴿ وَ مَا يَنُطِقُ عَنِ اللّٰهَ وَ ی إِنْ هُوَ إِلَّا وَ حُی یُوْ حٰی ﴾ بنابرین بی عَلِیہ اللہ کے علاوہ کسی کے لئے میمکن نہیں کہ وہ دل کے حالات جان سکے اور نبی علیہ اللہ بھی کچھا ہے طور پر نہیں جانے بلکہ انہیں وحی کے ذریعے بتایا جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت عمر والنی تو ظاہری عمل جو ارتداداور موجب قبل تھا' پر علم لگاتے تھے اور رسول اللہ ملی این ازروئے وحی دل کی حالت جان کران کے عذر کو قبول کرتے تھے۔

5. حضرت حاطب والنيئة كى سيرت اورمنا قب سے ہم بلاكم وكاست آگاہ ہیں۔حضرت حاطب والنيئة نے اس واقعے كے بعد بھی ایسا كام نہیں كیا جواز قتم جاسوى یامسلمانوں كی بدخوا ہی پر بنی ہو۔ یہ فعل آپ والنیئة سے ایک مرتبہ سرز د ہوا اور اس كے بعد آپ والنیئة سے بھی ایسانہیں ہوا۔ جبکہ ایک جاسوں مخبری كرنے كو اپنا پیشہ بنالیتا ہے اور اس كام پر اُسے ذرا بھی شرم محسوں نہیں ہوتی۔ شریعت میں ایک جاسوں كاحم بالكل واضح ہے۔

اس بحث کے بعد کوئی تھ حضرت حاطب واٹھ کے تعل کو بنیاد بنا کر مسلمانوں کی جاسوی کرنے کے جرم کو کفرِ اصغر نہیں کہہسکتا۔ جاسوی ایک کفریغ کل ہے۔ حاطب وٹاٹھ بن ابی بلتعہ کے لئے بیچکم موقوف ہو گیا تھا۔ ان کے علاوہ اور کسی کے لئے بیچکم موقوف نہیں ہوسکتا۔

محد بن عبدالوہاب عرصی مسج موعة النوحید میں لکھتے ہیں۔ مشرکین کے ساتھ تعاون کی تین صورتیں ہو سکتی ہیں۔ ان میں سے ایک صورت بہ ہے کہ وہ مشرکین کے ملک کا شہری تو نہیں ہے لیکن کوئی لا لی اعہدہ، یا معاوضہ یا اپنے وطن میں لوٹے کا شوق یا اپنے اہل وعیال کو تحفظ دینے کے لئے یا مال ودولت میں نقصان ہونے کے ڈرسے بظاہر مشرکین سے تعاون کرتا ہو اگر چدل میں اُن کے دین کو براہم محتا ہو، تو ایسے تحص کا علم میہ ہے کہ وہ مرتد ہے اور دل میں مشرکین کے خلاف نفر ت رکھنے کا اُسے کوئی فائدہ نہیں ہوگا۔ وہ اس آیت کے مصداق کا فرول میں شار ہوگا: ﴿ ذٰلِکَ بِانَّهُمُ اسْتَحَبُّوا الْحَيَاةَ اللَّهُ نَيْا عَلَى اللَّهِ حَرةِ وَ أَنَّ اللّهُ لَا يَهُدِى الْقُوْمَ الْکَافِو یُنَ ﴾ (النحل: موایت نہیں دیا ۔ مصدای کا ذرائی کے زندگی کو آخرت کے مقابلے میں عزیز رکھا' اور اِس لیے کہ خدا کا فراوگوں کو مجابی دیا ہے۔